#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

# République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالى والبحث العلمي

Ministère de L'enseignement Supérieur et de La Recherche Scientifique

- عين تموشنت - جامعة بلحاج بوشعيب - عين الحاج

Universite Belhadj Bouchaib -Ain Témouchent-



كلية: الآداب واللغات والعلوم الاجتماعية قسم: اللغة والأدب العربي. مخبر: الخطاب التواصلي الجزائري الحديث



## أطروحة مقدمة من أجل نيل شهادة الدكتوراه

ميدان: لغة و أدب عربي. شعبة: دراسات لغوية تخصص: لسانيات النص وتحليل الخطاب.

إعداد: جمعاء خيرة.

## العنوان ...لسانيات النص القرآنـــي- قراءات في خصوصيات التعبير القرآنــي....

ناقشت علنا، بتاريخ / / ، أمام أعضاء لجنة المناقشة المكونة من :

| مؤسسة الانتماء      | الصفة        | الرتبـة | الاسم واللقب   |
|---------------------|--------------|---------|----------------|
| جامعة عين تموشنت    | رئيسا        | أستاذ   | عیسی خثیر      |
| جامعة عين تموشنت    | مشرفا ومقررا | أستاذ   | حبيب بوسغادي   |
| جامعة تلمسان        | ممتحنا       | أستاذ   | هشام خالدي     |
| جامعة عين تموشنت    | ممتحنا       | أستاذة  | حليمة بلوافي   |
| جامعة عين تموشنت    | ممتحنا       | أستاذ   | جلال مصطفاوي   |
| جامعة و هـــران (1) | ممتحنا       | أستاذة  | ز هرة سعد الله |

السنة الجامعية :2022 - 2023



أحمد الله عز و جل و أشكره على فضله، أن أعانني على إتمام هذه الأطروحة و أتقدم بأسمى عبارات الشكر و التقدير إلى من شاركني هذا البحث العلمي و لم يبخل علي بنصائحه و توجيهاته العلمية و المعنوية و جاد من وقته ليثري بحثي؛ أخص بالذكر

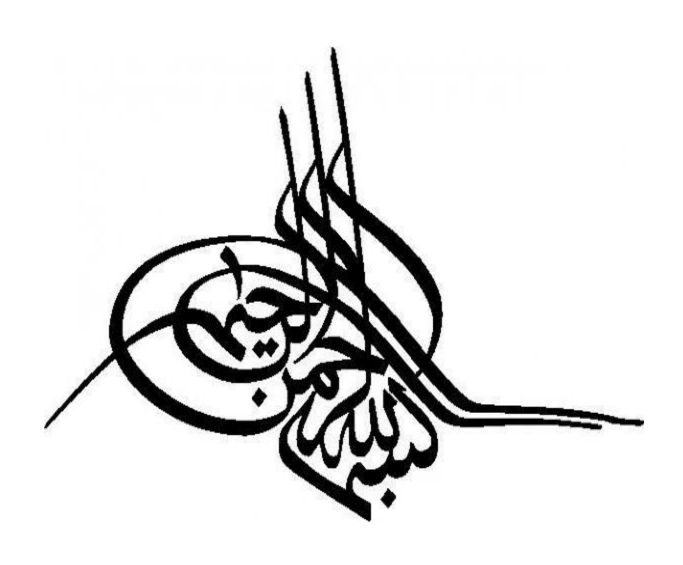
أستاذي المشرف: بوسغادي حبيب،الذي دعمني في هذا العمل حتى خرج في شكله النهائي الأكاديمي،فأسعده الله في الدارين

الأستاذة: بن يخلف نفيسة أكرمها الله و جزاها عني خير الجزاء كما أتقدم بالشكر الجزيل لأعضاء لجنة المناقشة على قبولها مناقشة الأطروحة و قراءتها و إبداء الرأي فيها.

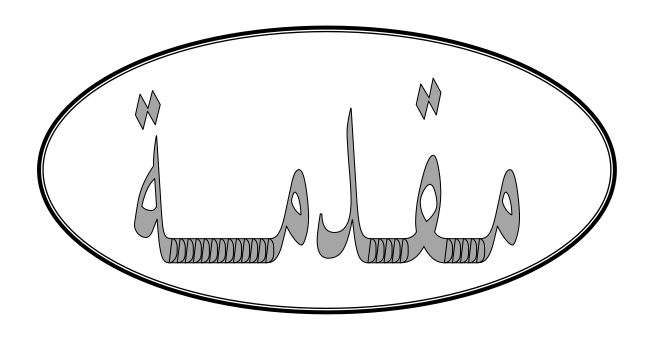


الى من ضربوا أروع الأمثلة في التربية و الأخلاق الفاضلة إلى من الوالدين الكريمين و الإخوة و الأخوات السهم في تشجيعي و لو بكلمة الى كل من أسهم في تشجيعي و لو بكلمة الى كل من علمني حرفا ،زادني به أدبا و علما

أهدي هذا العمل المتواضع



قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ۞ ﴾ هود [88]



تشكل لسانيات النص نموذج حديث في التعامل مع الظاهرة اللغوية بالوصف والتحليل انطلاقا من وحدة لغوية كبرى هي النص، ومن منظومة مفاهيم لسانية بمسمياتها الاصطلاحية، وتعد منهجا لسانيا حديثا له من الخصوصيات والآليات الإجرائية ما يجعل مهمته تتجاوز وصف الجملة، فلم يعد الدرس اللساني محصورا في دراسة الوحدات المعجمية والتراكيب الجملية، وإنما اهتم بالسلاسل الجملية عندما تكوّن في تجمعها نصا متماسكا، وهذا لا يعني أن علم النص يتفوق على نحو الجملة، فلكل علم منهجه ومادته وقوانينه ومصطلحاته وومفاهيمه وآلياته الإجرائية، لكن تبقى هناك حلقة تربط بينهما، فلا يذكر علم النص إلا وتكون مقولات الجملة حاضرة، فقد كان نحو الجملة بما طرحه من إشكالات على المستوى الدلالي سببا في اهتداء العلماء إلى نحو يتجاوز النطام الافتراضي للجملة، إلى واقعية النصوص بوجود عناصر التواصل، فالنص رسالة بين مرسل باث، ورسالة، ومتلق مستقبل للرسالة، وهذا المثلث التواصلي، يجعل عملية التحليل اللساني تشمل عناصره الثلاثة، وفق ما جاء في مقاربة ديبوجراند التواصلية.

لابد من الإشارة إلى أن هذا البحث قد سبق بالكثير من الرسائل العلمية الأكاديمية التي اهتمت بلسانيات النص وتحليل الخطاب وكانت غايتها في ذلك الكشف عن التماسك النصبي للنصوص اتساقا وانسجاما، ومنها ما اتخذت بعض معاير النصية موضوعا وعنوانا لها، كـ(الإحالة دراسة نظرية مع الترجمة في كتاب "الاتساق في اللغة الإنجليزية عند هاليداي")، و(المنطلقات اللغوية لتحليل الخطاب الشعري في النقد العربي القديم)، والنص القرآني لغة إعجازية بامتياز، فقد جمع بين حسن اختيار الألفاظ بدقة متناهية فلا تخضع للتعويض أو الاستبدال بغيرها من المترادفات، وبين حسن نظم آياته و تأليفها فتصورك لك معنى تدركه العقول قبل الأبصار، ويدهشك اختتامها بصوت يحدث إيقاعا موسيقيا متوازنا، تطرب له الآذان وترتاح له وكنوز كثيرة فرفعهم شأنا، وزادهم علما، وجعلوهم من المتقين، وقد سارع العديد من الباحثين في العصر وكنوز كثيرة فرفعهم شأنا، وزادهم علما، وجعلوهم من المتقين، وقد سارع العديد من الباحثين في العصر كالإحالة والحذف والاتساق المعجمي والوصل والمكونات الدلالية كالعلاقات الدلالية وترتيب الخطاب والبنية الكبرى والمكونات التداولية كالسياق والمناسبة وأسباب النزول لإثبات النصية والـترابط النصي بين الآيات الكبرى والمكونات التداولية كالسياق والمناسبة وأسباب النزول لإثبات النصية والـترابط النصي بين الآيات والسور، ويضاف هذا البحث إلى القائمة، فالإعجاز البياني للقرآن بحر لا ينفذ.

واختياري للنص القرآني كان مقصودا لأخوض تجربة علمية في التحليل اللساني على نص مقدس ومعجز، نص محكوم على تماسكه وترابطه مسبقا منذ قرون خلت، وقد كان النص القرآني محل قراءات حديثة

متعددة ومختلفة تبعا للمنهج المعتمد في التحليل، إذ طبّق عليه المنهج البينوي والتداولي والسيميائي، ولكل منهج خصائصه وأدواته الإجرائية، ويركز هذا البحث على بيان مظاهر الاتساق والانسجام من خلال مقولات علم النص في مقابل ما يتميز به النص القرآني من خصوصيات في التعبير، فجاءت هذه الدراسة بعنوان "لسانيات النص القرآني-قراءات في خصوصيات التعبير القرآني".

ويتمحور البحث حول إشكالية رئيسة تتمثل في مدى استجابة النص القرآني لمقولات المقاربة النصية، خاصة وأن النص القرآني موصوف بالمعجز فهذا يجعل له خصوصيات يتفرد بها، وتتضمن هذه الإشكالية مجموعة من التساؤلات، منها:

- ما هي مقولات النظرية اللسانية النصية الحديثة حول النصية ومظاهر التماسك النصي؟
  - ما هي مقولات النظرية البلاغية العربية في تحليل النصوص وبيان تماسكها؟
  - ما هي المقولات التفسيرية والأصولية للظواهر اللغوية التي اختص بها النص القرآني ؟
- هل تصلح أدوات وآليات لسانيات النص لمقاربة النص القرآني وإثبات تماسكه النصي؟
- هـل يتعـارض إسـقاط المقاربة اللسانية النصـية مـع خصوصـيات الـنص القـرآني ومقاصـده،
   أم أن للنص القرآني آليات مخصوصة تكشف عن بناءه المتماسك ووحدته الشاملة؟

استخدم البحث المنهج الوصفي التحليلي في رصد مختلف الظواهر اللغوية في النص القرآني بمنهج علمي بمقاربتها وفق النظرية النصية وذلك بوصف هذه الظواهر وتحليلها، وتفسيرها، كما استعان البحث بالمنهج التاريخي في تتبع التطور الذي شهدته النظرية اللسانية النصية، وكذا البلاغة العربية والقرآنية

أما هدفي من هذه الدراسة كما يظهر من عنوان الأطرحة أن يكون النص القرآني محلا للوصف والتحليل بتطبيق الآليات الإجرائية للسانيات النص، وذلك لإثبات تماسكه على كافة مستويات التحليل اللساني، ثم إبراز خصوصيات التعبير القرآني والتي تجعله يتفوق على جميع النصوص، فيظل نصا معجزا لايشوبه الخلل أو النقص أو التقادم، من جهة أخرى يهدف البحث إلى إبراز العلاقة المتينة بين النص القرآني ومفاهيم النظرية البلاغية والأصولية.

ومن أجل استجلاء ومناقشة موضوع هذا البحث تم الاعتماد على مجموعة من المراجع المهمة، تنوعت بين البلاغة والتفسير وعلم النص،أهمها دلائل الإعجاز لـ(الجرجاني)، المغني في أبواب التوحيد والعدل لـ (القاضي عبد الجبار)،الكشاف لـ(الزمخشري)، كتب الإعجاز لـ(الرماني والخطابي والباقلاني)، التحرير والتنوير لـ (خلّد الطاهر بن عاشور)، تناسق الـدرر في تناسب السور لـ (جلال الـدين السيوطي) مجموعة كتب سعيد

ب

حسن بحيري مترحمة ومؤلفة في علم النص، لسانيات النص وتحليل الخطاب لـ (مُحَدَّد خطابي)، النص والخطاب والإجراء لـ ( دي بوجراند ) وعلم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق لـ (صبحي إبراهيم الفقي ).

فيما يخص الصعوبات التي واجهها البحث ليست بالجديدة في هذا النوع من الدراسات، ألخصها في:

- قلة المراجع العربية الشارحة للنظرية النصية بشكل مبسط، فأغلبها مترجمة إما عن الألمانية أو الإنجليزية.
- تعـدد النماذج النصية ونظرتها المختلفة للتماسك النصي يجعل الباحثة في حيرة في اختيار النموذج
   الذي يسهل طريقة الوصف والتحليل لإثبات النصية والتماسك النصى على الخطاب القرآني.
- طبيعة النص القرآني موضوع الدراسة، فقد اتصف بالمعجز منذ أنزل، وهذا الوصف يستدعي أخذ
   كل الحيطة والحذر في التعامل معه بمنهج لساني غربي.

وقد انتظم هذا البحث على خطة تقوم على فصل تمهيدي وثلاثة فصول، ثم خاتمة تعبر عن أهم النتائج التي خلص إليها البحث، ومجموعة من التوصيات.

بدأ البحث بفصل تمهيدي تضمن مجموع المفاهيم الأساسية حول علم لغة النص، بدءا بالارهاصات المساعدة على ظهوره سواء في اللسانيات البنيوية، أو لسانيات الجملة حتى أصبح علما مستقلا بمفاهيمه ومصطلحاته، وقد أخذ النص حصة الأسد من الحديث في هذا الفصل، فهو القضية التي حوّلت الاهتمام اللغوي اللساني من نحو الجملة إلى بناء نموذج لساني نصبي، والنص كمصطلح ومفهوم اختصت به البلاغة العربية القديمة وكان علماء الأصول متميزون في تحليلهم للنص القرآني، أما النظرية اللسانية النصية فكان لها شأن آخر في تحليل النصوص، فقد ظهرت بنماذج متعددة في التحليل والتنظير انطلاقا من منهج علمي، كنموذج تجزئة النص لـ(فانريش) ونحوية النص لـ(فاندايك) والتحليل التوليدي لـ(بتوفي) والتحليل الإجرائي للراسات العربية للمحدثين أمثال سعيد بحيري، و مُحمّد خطابي، تمام حسان وغيرهم.

استعرض الفصل الأول جهود علماء العربية في مدارسة القرآن الكريم والتأسيس لنظرية نصية، فقد حرصوا على قراءة النص القرآني واستنباطوا مظاهر الإعجاز البياني في نظمه، فكان لابد من الوقوف عند مجموعة من المحطات الفكرية التي أسهمت في إنتاج مقولات تتعلق بالنظم القرآني من حيث براعة التأليف ووحدة البناء، وشدة التماسك بمختلف الأدوات اللغوية وغير اللغوية، وشمل الفصل أربعة مباحث تنوعت بين مناهج البحث في النص القرآني قبل ظهور نظرية النظم، والدراسات البلاغية التي أثرت في الفكر البلاغي لعبد القاهر الجرجاني، حيث ظهرت التشكلات الأولى لمسألة النظم، من خلال كتابات في الإعجاز القرآني لعبد القاهر الجرجاني، حيث ظهرت التشكلات الأولى لمسألة النظم، من خلال كتابات في الإعجاز القرآني

عند الرماني والخطابي وأبو بكر الباقلاني والقاضي عبد الجبار، ثم استقل المبحث الثالث بما أنجزه عبد القاهر الجرجاني في نظرية النظم، وما تضمنته من مباحث بلاغية تثبت تماسك النصوص العربية كالفصل والوصل، والحذف، التقديم والتأخير، والتناص، ثم مكانة الإعجاز القرآني في كتابه دلائل الإعجاز، وختم الفصل بالتحليل البلاغي للنص القرآني عند الزمخشري في تفسيره الكشاف، فجاء عمله مكملا لنظرية الجرجاني في النظم، وأثبت تماسك النص القرآني من خلال آليات مختلفة كالفصل والوصل، الالتفات، التكرار، الإحالة، الاعتراض، الاختصار، ترتيب الجمل، وتفسير النص.

خصص الفصل الثاني للحديث على قضية التماسك والترابط النصي كما جاءت في علم لغة النص، في خمسة مباحث، إن المتفق عليه بين الباحثين أن النص بناء لغوي متماسك،غير أن منظور التماسك أمر نسبي، وهذا ما جعل الوصف والتحليل اللساني للنصوص يختلف ويولد اتجاهات لسانية متبانة بين المدرسة الإنجليزية والألمانية والأمريكية، وقد استقلت كل مدرسة بمدونة من المفاهيم والمصطلحات حول النص وإثبات النصية بطرق مختلفة سواء بآليات وأدوات نحوية أو مفاهيم دلالية أو عناصر أخرى تداولية، فوجد هاليداي ورقية حسن من خلال تقديمهم وصفا لنصوص إنجليزية مختلفة في الطبيعة أن الأدوات النحوية التي يترابط بما النص هي الإحالة بنوعيها النصية والمقامية، والحذف والاستبدال، والوصل وكذلك الاتساق المعجمي وأطلقا على التماسك النحوي مصطلح الاتساق، وكان كتابم غنيّا بالمفاهيم كالنص والنصية والاتساق، كما أنهما لم يغفلا عن علاقة النص بسياق المقام،لكن بمساحة ضيقة، مما جعلهما محل نقد منطرف بعض الباحثين.

أما المدرسة الألمانية ويمثلها آلان تون فاندايك، فقد قدم هذا الأخير نموذجا مهما في وصف النصوص وتفسيرها، حيث أدخل في نموذجه مكونات دلالية وتداولية ورياضية ومنطقية و وصف بحثه في الخطاب بالدلالي التداولي، ومن المفاهيم اللسانية التي استأثر بها فاندايك في صياغة نظريته، الأبنية الصغرى والبني الكبرى والأبنية العليا، فتعمل الروابط الدلالية بين الجمل على تشكل قضايا منطقية وعلاقات دلالية مختلفة كعلاقة التضمن وعلاقة الجزء والكل وعلاقة الملكية ويسهم ترتيب الأحداث في تشكل بني النص، كما تعمل القواعد الكبرى والمتمثلة في الحذف والاختيار والتعميم والتركيب على ربط الأبنية الصغرى بالأبنية الكبرى، إلى جانب ذلك اهتم بالعمليات المعرفية، والعلاقة بين إنتاج النصوص وفهمها.

يركّ ز الأمريكي روبيرت دي بوجراند على عناصر التواصل في وصفه للنصوص، فقد وصف نموذجه بالإجرائي، فهو يربط بين منتج النص، ومحتوى النص، وعالم النص لدى المتلقي، فيظهر تحليله على مستويات ثلاثة: النحو والدلالة والبراغماتية، اقترح دي بوجراند سبعة معايير لتحقق النصية في الخطاب، بدء بالسلامة

اللغوية للنص فلا تخرج بنيته السطحية عن النظام النحوي، فكلما كانت البنية السطحية متسقة نحويا ودلاليا يتكوّن لدى المستقبلين توقعات اتجاه النص، ثم تأتي المعايير الخارجة عن النص، من خلال البحث في قصدية منتج الخطاب بالكشف عن غرضه وهدف من إنتاج الخطاب، في مقابل قبول المتلقي له، فتظهر مختلف العمليات العقلية والمعرفية التي يقوم بها المتلقي لفهم الخطاب وتفسيره بما توفّر في الخطاب من علاقات تناصية، مع إدخال مجموع العناصر التي يتضمنها الموقف التواصلي من وقائع اجتماعية وتجربته السابقة، ودور المشاركين في الخطاب، فتظهر الكفاءة النصية والدرجة التي يجوزها الخطاب من الإعلامية.

ولقد كان للمحادثة نصيب في التحليل عند علماء النص، لكونها تمتاز بمجموعة من الخصائص تجعل تحليلها أكثر واقعية ومصداقية وعلمية، فهي تمتاز بكونها تحدث شفاهة ، يتعدد فيها المشاركون، ويكون الكلام بينهم بالتناوب، فتظهر كفاء تهم العقلية والمعرفية من خلال مساهمتهم في الخطاب وفي أوقات مناسبة، إضافة إلى عوامل أخرى محافظة على استمرارية الخطاب.

كما تضمّن الفصل مبحثا حول التّلقي العربي للتّظرية النّسانية النّصية، فقد دخلت النظرية إلى العالم العربي عن طريق الترجمة من لغات أهمها الألمانية والإنجليزية -خاصة كتابات سعيد بحيري في الترجمة عن اللغة الألمانية وهذا ما خلق فوضى في المصطلح، لكنّه لم يحدث مشكلة في استقرار المفاهيم واستيعاب الباحثين العرب لمقولات النظرية، وظهر ذلك من خلال كتاباتهم في شرح النظرية وتطبيقها على النّصوص العربية، وكان للنص أو الخطاب القرآني النصيب الأوفر من الكتابة والتحليل، وختم الفصل بعرض تطبيقي قدمه صبحي إبراهيم الفقى في تحليل لساني نصى على مجموعة من السور المكية من القرآن الكريم.

أما الفصل الأخير، فتضمن قراءات في خصوصيات التعبير القرآني، حيث افتتح الفصل ببيان معنى القراءة في المعجم اللغوي، ثم مفهومها الاصطلاحي عند عبد المالك مرتاض باعتبارها سلوك حضاري له صفة الإيجابية في نظرة المتلقي، ويميز بين القراءة الاستهلاكية والقراءة المنتجة، في حين ينظر إليها الحداثيون أمثال محمد أركون نظرة مختلفة، فيجعلون كل النصوص في مرتبة واحدة من دون أي تحفظ مع النصوص المقدسة خاصة القرآن الكريم، ومن الآليات التي يستخدمونها في القراءة التفكيك والحفر الأركيولوجي والزحزحة، أما القراءة في منظور علماء النص تسعى إلى تحليل النصوص بمنهج لساني حديث يبحث في المسلك النصوص في النحو والدلالة والتداول من خلال النظر إلى عناصر التواصل.

٥

ومن النصوص القرآنية التي اختيرت في هذا الفصل التطبيقي لتكون محل مقاربة لسانية نصية، سورة الرعد، سورة الماعون، وآيات متفرقات من القرآن الكريم، حيث ورد كل نص حاملا ومعبرا عن خاصية من خصوصيات التعبير القرآني على النحو التالي:

استخدم البحث نموذج هاليداي في إثبات ظاهرة الاتساق النصي في سورة الرعد،وذلك من خلال الكشف عن الآليات النحوية المختلفة التي ظهرت في السورة بدء بعنصر الإحالة بنوعيها النصية والمقامية ثم الوصل بأنواعه السببي والعكسي والزمني، إذ تربط أدوات الوصل بين الآيات من مسافات قريبة أو بعيدة، ثم الحذف وكان قليلا مقارنة مع الآليات السابقة، بعد ذلك شمل البحث في الآليات المعجمية، فوجد أن للتكرار والتضام دور كبير في عملية الاتساق بين الألفاظ والجمل والآيات، فاجتماع الأدوات النحوية والمعجمية وتظافرها عمل على اتساق السورة وترابطها في النحو والمعجم والدلالة.

من خصوصيات التعبير القرآني استخدامه للنظام الفواصل القرآنية وتنوّعها بين الطويلة والقصيرة، لذا كانت آية التداين 282 من سورة البقرة حاملة لمجموعة من الفواصل الطويلة فقد تم شرحها واستخراج ما تضمنته من معنى في الدلالة وجمالية في التعبير والإيقاع، ليثبت الحق تعالى أن القرآن الكريم ليس شبيها بالشعر في القوافي ولا بسجع الكهان، فهو نظام لغوي متميز.

أما سورة الماعون فكانت نموذجا للسور القصار، وفي تحليلها ظهر أنها لاتختلف عن غيرها من السور في تماسكها وترابطها النحوي و الدلالي، كما أن آياتها اختتمت بفاصلة قصيرة تتضمن مكونا لغويا إيقاعيا هو (النون)، والرقم التسلسلي للآية لايكون دائما علامة على نهاية دلالتها ومعناها، وإنما يكون للوقف دور مهم في ثبات الدلالة باعتباره آلية تسهم في تماسك السورة، وهذه خاصية أخرى في التعبير القرآني.

انتشرت ظاهرة العدول أو الالتفات في القرآن الكريم بصورة لافتة للنظر، وقد شمل هذا العدول انتقالا في اللغة سواء بين الضمائر وعلى اختلاف أنواعها، أو انتقالا بين المفرد والمثنى والجمع، أو دورانا بين الأزمنة فتتغير الأحداث والواقائع والحوارات بين الماضي والحاضر والمستقبل، وكل ذلك لمقصد أراده الشارع هوالحق سبحانه وتعالى.

كما سجل التصوير الفني في القرآن الكريم حضورا مكثف وبطريقة أظهر فيها سيد قطب إبداعا في قراءة المجاز على طريقته بعيدا عن الاستعارة والكناية والتشبيه، حيث وجد أن التصوير الفني في الأسلوب القرآني سر من أسراره المعجزة، ويكون إما بالتعبير عن معاني ذهنية، أو إظهار لحالات نفسية، أو تصوير

مشهد قصصي أو يصوّر مشهدا غيبيا حول أهوال القيامة، فيقع على عاتق المتلقي إعمال قدراته العقلية ونظرته التأملية من أجل الكشف عن معانى باطنية.

ومن أكثر الظواهر اللغوية التي تسهم بشكل كبير في تماسك النص القرآني على المستوى الدلالي علاقة الإجمال والتفصيل، فما أجمل في موضع من القرآن فقد فصّل في مواضع أخرى منه، حتى اعتبر علماء القرآن أن ماذكر بعد فاتحة الكتاب مفصّل لما ورد فيها، فكان بذلك القرآن الكريم كالكلمة الواحدة من شدة الترابط والتماسك.

كشف فاضل السامرائي عن ظاهرة لغوية استخدمها القرآن الكريم بصورة خاصة فطرح مقولة التشابه والاختلاف بين نصوص قرآنية متشابحة تقع في سور مختلفة، لكن التشابه ليس كليا وإنما يوجد بعض الاختلافات النحوية البسيطة في التركيب نتج عنه تمايز في المعاني، فتظهر خصوصية النظم القرآني، وبيانه الإعجازي انطلاقا من حرف أو كلمة أو آية، وقد تتبعنا هذه الخاصية في قصة شعيب عليه السلام لكونما وردت في العديد من السور، وكانت آخر خاصية كشف عنها البحث ظاهرة الناسخ والمنسوخ في النص القرآني والتي من خلالها يظهر إنسجام النص وابتعاده عن كل تناقض على مستوى المضامين.

وختم البحث بمجموعة من النتائج تلخص أهم المفاهيم النصية المتفق عليها بين الباحثين المنظرين للنظرية النصية و تطبيقاتها العملية على النص القرآني، مع العلم أن النص القرآني كان محل قراءة مزدوجة بالقوة، فقد اشترك منهج الأصولين بآلياته التي تلازم النص القرآني ولا تفارقه مع آليات اللسانيات النصية، ويظل الإعجاز البياني مستمرا في الزمان والمكان، وما ذكر من خصوصيات ما هو إلا غيض من فيض.



## مفاهيم أساسية حول علم لغة النص

1- نحو النص (النشأة و التطور)

2- علم لغة النص (المفهوم و المصطلح)

3- مفهوم النص

4- جدلية النص و الخطاب

5- نماذج الوصف و التحليل في لسانيات النص

لقد انصرف البحث الألسني إلى دراسة الكلام بعدما ثبت أنه لا جدوى من الاستمرار على تحج اللسانيات البنيوية في دراسة اللغة خاصة بعد المقال الذي نشره هاريس\* عام 1952 بعنوان "تحليل الخطاب" يقول فيه: " ... اللغة لا تأتي على شكل كلمات أو جمل مفردة، بل في نص متماسك، بدءا من القول ذي الكلمة الواحدة إلى العمل ذي المجلدات العشرة، بدءا من المونولوج، وانتهاءا بمناظرة جماعية مطولة "أ، فرغم أنّ محاولته لاقت نقدا سلبيا من طرف العديد من الباحثين كونها لم تخرج عن المنهج البنيوي في التحليل بما استخدمه من إجراءات وآليات شكلية كان قد طبّقها على الجملة وهي التقطيع و التصنيف والتوزيع والتحويل، إلا أن جلّ الباحثين في علم لغة النص يقرّون فضله في لفت الأنظار إلى قضية التحليل اللغوي الذي كان منحصرا في الكلمة أو الجملة إلى ضرورة القيام به على مقاطع لغوية تتجاوز الجملة ويقصد الغوية في التحليل النصوص واعتبارها أصغر وحدة الغوية في التحليل اللساني لاقت إقبالا كبيرا من الباحثين لأنّ الإنسان لا ينطق جملا منعزلة وإنما مجموعة من الجمل المسلسلة والمعبرة عن فكرة واحدة.

كان النص محل اشتغال العلماء قبل ظهور اللسانيات بزمن ليس بقريب، فقد اشتهر اليونان بكتاباتهم حول الأسلوب وبلاغته والكلام وفصاحته، فدرسوا النصوص شعرا ونشرا، وقد ترجمت كتاباتهم إلى لغات كثيرة منها العربية، ولازالت مصدرا يعتمد عليه في التحليل النقدي واللغوي، كما اشتهر التحليل النصي في مجال النقد الأدبي، إذ تملك المدرسة الشكلانية الروسية إرثا مكتبيا في الدراسات النقدية النصية ،فقد تميزت هذه المدرسة بمنهجها الشكلي في تحليل النصوص، ومن بين الأفكار التي مهدت لظهور نحو النص،التلفظ عند بننفنيست، والدلالة التوليدية المنبثقة عن المدرسة التحويلية التوليدية، ليصبح نحو النص علما لسانيا مستقلا بذاته عن فروع علم اللغة الأخرى.

المبحث الأول: نحو النص النشأة و التطور:

#### الدراسات النصية في النقد الأدبي:

كان النص الأدبي محل اهتمام متميز في مجال النقد الأدبي، فلقد نظر الشكلانيون الروس للنصوص في مختلف الأجناس الأدبية نظرة مغايرة، معتمدين على المنهج البنيوي الذي أسسه دوسوسير، أي دراسة المنص الأدبي في ذاته ولذاته، مخلفين وراءهم نهج الدراسات التاريخية والمقارنة ذات السياق الاجتماعي

<sup>1</sup> فولفجانج هاينه من و ديترفيهفيجر،مدخل إلى علم اللغة النصىي، تر: فالح بن شيب العجمي، جامعة الملك سعود، الرياض،(دط)، 1999، ص 21.

<sup>\*</sup>هاريس زيلخ Harris Zellig)لساني أمريكي من أصل روسي،تحصل على الدكتوراه من جامعة بنسلفانيا عن بحث نحوي حول اللغة الفيتيقية إليه ينسب مفهوم التحويل في التيار التوزيعي الذي أرسى دعائمه بلومفيد، من مؤلفاته:مناهج اللسانيات البنيوية، تحليل الخطاب،الهياكل الرياضية في اللغة

<sup>2</sup> مجمُّوعة من النَّقاد وهم : إيخنباْوم،بوَّمورسكا،شلوفسكي،تنيانونف،رومان جاكوبسون،يوري لوتمان،ميخائيل باختين،فلاديمير بروب..."

والتاريخي والنفسي، ويذكر صلاح فضل أنحم "حاولوا جميعا التجديد العنيف في مناهج البحث، وأساليه، واهتماماته، وطرح مخلفات الماضي وراءهم، وإقامة نظرياتهم الجمالية على أساس كفاية الأثر الفني في حد ذاته، وقابليته لأن يشرح نفسه، والبحث عن لغة جديدة للفن أن فلقد خلصوا في تحليلهم لمختلف الأعمال الأدبية أنحا تتمتع بخصائص نوعية تميّز علم الأدب عن علوم أخرى قريبة منه، مثل علم الأسلوب، لهذا يرى رومان جاكوبسون أن "موضوع العلم الأدبي ليس الأدب، بيل الأدبية المتي أسست لطريقة المدرسة الشكلانية في عمل ما عملا أدبيا " هذا القول يعبر عن مجموعة من المبادئ التي أسست لطريقة المدرسة الشكلانية في تحليل النصوص، وهي:

1- التركيز على الخصائص الجوهرية لكل جنس أدبي، فلقد اهتم رومان جاكبسون بقضايا الشعرية، ودرس فلاديمير بروب الحكايات الروسية العجيبة، ووضع لها مجموعة من القواعد العامة تتعلق بالوظائف، والأدوار، وكان لـ "مخائيل باختين" نظرة حول جمالية الرّواية وأسلوبها، وغيرهم كثير مما تعرضوا لمختلف الأجناس الأدبية ووضعوا لكل جنس أدبي ضوابط شكليه تحكمه.

2- استبعد المذهب الشكلي في تحليل النصوص كل مؤثر خارجي مهما كان نوعه، خاصة التاريخي والنفسي، والشخصي للمؤلف، والاجتماعي، مع العلم أن هذا المبدأ انعكس سلبا على استمرارية المدرسة الشكلانية.

3- التركيز على الشكل من أجل فهم المعنى، وطريقتهم في التحليل تقوم على المنهج البنيوي، فقد ذكر رولان بارت "أن العملية البنائية (المنهج البنيوي) حل الشيء لاكتشاف أجزائه، والوصول من خلال تحديد الفروق القائمة بينها إلى معناها، ثم ترتيبه مرة أخرى حفاظا على خصائصه التي توضح لنا أن أي تعديل في الجزء يؤدي إلى تعديل الكل" فعملهم في تحليل النصوص يقوم على الدراسة العلمية انطلاقا من الملاحظة المتمعنة لتموقع العناصر اللغوية نتيجة عامل المجاورة لما قبلها أو ما بعدها، لتؤدي في وضعية تلاحمها معنى معينا، فالنص بالنسبة لهم بنية مكتفية بذاتها ومكتملة في دلالتها، ومن أهم مؤلفات الشكلانيين الروس: كيف صيغ معطف غوغول؟ لـ(بوريس إيخانباوم)، شعرية دويستفسكي، الماركسية والفلسفة لـ(ميخائيل باختين)،الشعر ذاته لـ(يوري تينيانوف)،الحكايات الروسية العجيبةلـ(فلاديمير بروب)،سيمياء الكون، بنية النص الفني لـ(يوري لوتمان)، نظرية النثر لـ(شلوفسكي)...و رغم الانجازات التي حققها الشكلانيون في تحليلهم للأعمال الأدبية الكثيرة و المتنوعة، إلّا أخّم حكموا على نظريتهم بالإعدام، لعدة أسباب منها:

<sup>1</sup> صلاح فضل، نظرية البنائية في النقد المعاصر، دار الشروق، ط1، 1998، ص36

مجموعة من الكتاب، مدخل إلى مناهج النقد الادبي، ترجمة رضوان ظاظا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 1997،ص215

 $<sup>^{2}</sup>$ صلاح فضل  $^{3}$ المرجع السابق،  $^{3}$ 0.  $^{4}$ 0 النقد و الفن،  $^{4}$ 1 الأنترنت،  $^{4}$ 4 ميل حمداوي، النظرية الشكلانية في الأدب و النقد و الفن، شبكة الألوكة الأنترنت،  $^{4}$ 

- أقر أحد زعماء المدرسة وهو إيخنباوم بالقول أنّ: "الإغراق في الشكلية، وتحويل الدراسات إلى مفاهيم وخطاطات شكلية مبالغ فيها، والغموض، وتجاهل ماهو خارجي ومرجعي وجمالي عام، ثم تمميش المضامين والأبعاد السوسيولوجيا والنفسية و الثورية في الأدب" ونفس السبب جعل رومان جاكبسون يخرج من حلقة موسكو.
- إن النصوص ليست كلها أدبية، هذا ما أقرته جوليا كرستيفا حول أنماط النصوص، فمقولة موت المؤلف التي ناد بها الشكلانيون لا يمكن العمل بها عند تحليل النصوص القانونية والمقدسة، لكون هذا النوع من النصوص يركز على قصدية المشرع و تعتبره من الأولويات في عملية التحليل.

#### اللسانيات البنيوية (الوصفية):

إنّ الكثير من مؤسّسي المدرسة الشكلانية توجهوا توجها لسانيا مثيل رومان جاكبسون، رولان بارت ومخائيل باختين البذي رأى أن البحث اللساني لا يفترض به أن يقيف عند الجملة في الوصف والتحليل الصرف كما جاء عند تشومسكي و من قبله، لأن النصوص بمختلف أنواعها أدبية كانت أو غير أدبية تحمل الكثير من الخصائص إن على مستوى المبنى أو الشكل، وإن على مستوى المضمون أيضا، وهذا ما نلمسه في قوله:"إن الدراسات اللسانية لم تكشف عن خفايا الأشكال اللغوية الكبرى كالكلام المطول في الحياة اليومية والحوارات والخطابات والمؤلفات والروايات...ومشل هذه الأشكال اللغوية يجب أن تدرس هي أيضا دراسة لغوية باعتبارها جانبا من جوانب الظواهر اللغوية ...فتركيه الأشكال اللغوية الكبرى... لا تزال مجهولة تنتظر من يكشف عنها، والدراسات اللسانية إلى اليوم لم تتجاوز حدود الجملة المركبة باعتبارها أكبر الظواهر اللغوية السي تم تناولها تناولا علميا، وقد يذهب بعضهم إلى أن كلام اللّغوي الصرف،وذلك مهما كانت الصعوبات،ومهما يتجاوزه...ومع ذلك فإنّه بإمكاننا أن نواصل التحليل اللّغوي الصرف،وذلك مهما كانت الصعوبات،ومهما كان النزوع إلى اعتماد مفاهيم غير لغوية قويا ومغريا" وتحليل النصوص يتطلب تدخل عوامل غير لغوية أي خارج اللغة تسهم في التفسير الظواهر اللغوية.

هناك من الباحثين من يرى أن تطور الدراسات النصية كانت على يد ثلاثة لسانيين وهم ::

- فردينان دو سوسير من خلال نظرية الدليل signe ،رغم أن كتابه دروس في اللسانيات العامة لا يأتي على ذكر النص، لكنه وضع أسس السيميولوجيا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جميل حمداوي، المرجع نفسه، ص23

عمين مصري المربع عسم المربع عسم المربع النظرية النحوية العربية -تأسيس نحو النص-المؤسسة العربية للتوزيع، تونس 2001، ط1-ج1، مس75.

- رومان جاكبسون، قام بدراسات حول وظائف اللغة، وفتح باب البحث في الشعرية، وفي الاستقلالية النسبية للظاهرة الأدبية.

- ونف ذ إميل بنفنيست إلى مسألة التخاطب، ومسألة الأنواع الأدبية التي تتحدد بعلاقتها بالخطاب، وباختصار مهد في آن واحد للشعرية المقارنة، و براغماتية القراءة.

المقال الذي نشره هاريس زليخ سنة 1952 بعنوان "تحليل الخطاب": لقد حلّل هاريس الخطاب معتمدا المنهج التوزيعي الذي يقوم على دراسة الوحدات اللغوية على أساس المجاورة والاستبدال والتوزيع، فوسّع مجال التحليل حيث انطلق من مدونة نصية مغلقة، وأخضعها للتحليل الصوتي والفونولوجي والصوفي والتركيبي، ودرس علاقات المجاورة بين أجزاء المدونة الخطابية، واستخرج أقسام التكافؤ، يبرى مُحجَّد الشاوش أن طريقة هاريس في التحليل "أقامت أقسام تجمع بين وحدة الانتماء المقولي التركيبي، والاتفاق في الإحالة المرجع، وهذه الظاهرة معتبرة في تحقيق الترابط بين مكوناتها" واستنتج هاريس أن الترابط بين أجزاء الخطاب مسألة مقصودة وليست اعتباطية، وهذا أشبه بقيود التوارد الموجودة على مستوى الجملة، لكن تظل النظرة الاجتزائية للخطاب عائقا في تفسير العديد من الظواهر اللغوية للخطاب.

#### لسانيات الجملة:

لقد كانت لسانيات الجملة ثورة أحدثها نعوم تشومسكي في الفكر اللساني، حيث نظر إلى اللغة نظرة مخالفة عمّا كان سائدا، حينما ربطها بالعقل، فركّز على كفاءة المتكلم المستمع المثالي لدراسة اللغة مستبعدا أداءه وإنجازه الفعلي للكلام، كانت الجملة هي البنية التي شملها الوصف و التفسير اللغويين عبر كل المراحل التي مرت بحا النظرية على مستويات التحليل الصوتية و الصرفية و التركيبية، إضافة إلى التمثيل الدلالي الذي اعتمده أصحاب الدلالة التوليدية في آخر أيام النظرية، وبعد أن أفل نجمها ظهرت لسانيات من نوع آخر تتخذ من النص بنية للوصف والتحليل والإجراء يطلق عليها نحو النص، لكن المؤسسين لهذا المنهج الجديد أمثال فان دايك ، بتوفي، وفانريش وغيرهم فقد اعتمدوا في صناعة نماذجهم النصية على المبادئ والقواعد التي طبقت في نحو الجملة في مجال التركيب والدلالة.

وذكرت الكثير من المراجع أن بعض الدراسات² تعتبر إرهاصات في مجال البحث اللساني النصي، الأول سنة 1887 للباحث H.WEILL ،حيث ربط تتابع اللفظ بتتابع المعنى وهذا يدخل في باب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجد الشاوش،أصول تحليل الخطاب عن النظرية النحوية العربية-تأسيس نحو النص، ص40

<sup>2</sup> محجد الشاوش، المرجع السابق، ص76

الاتساق والانسجام، أما الدراسة الثانية ،فهي للباحثة الأمريكية I.Nye سنة 1912 فقد عالجت ظاهرة النقصان، وعدم الاكتمال،وظاهرة التكرار.

#### المبحث الثاني: علم لغة النص ( المفهوم والمصطلح)

#### -إشكالية المصطلح:

لا يستطيع المتلقي فهم العلوم وتحليلها وتفسيرها ومعرفتها إلا من خلال مصطلحاتها مثلما يقول عبد السلام المسدي: "مفاتيح العلوم مصطلحاتها" فلقد ظهر هذا العلم الذي يدرس الأبنية النصية في اللغة العربية بتسميات كثيرة مختلفة، فأطلق عليه (نحو النص،علم اللغة النصي،نظرية النص،علم النص، علم لغة النص، أجرومية النص،لسانيات النص،لغويات النص،التداوليات النصية،لسانيات الخطاب، تحليل الخطاب...) وكل هذه المصطلح ( disguistique de وإنما مترجمة،إما عن اللغة الفرنسية للمصطلح ( grammaire de texte) أو (texte عن اللغة الأنجليزية للمصطلح ( discours Analyse)، وهذه الترجمات طرحت الشكالا في تعدد المصطلح لفهوم واحد.

#### -المفهوم ( définition):

لقد كثرت المفاهيم بشأن علم لغة النص سواء في المعاجم اللغوية أو الكتابات التأليفية للباحثين فنجد أنّ:

- معجم ريشاردز (J.RICHARDS) يرى أنّ: "علم النص في المعجم اللساني هو أحد فروع علم اللغة الذي يهتم بدراسة النصوص المنطوقة و المكتوبة، وتوضح هذه الدراسة طريقة تنظيم أجزاء النص و ترابطها لتصبح كلاما مفيدا"²
  - $^{3}$ ": الدراسة اللغوية لبنية النص. (David.crystal) الدراسة اللغوية لبنية النص.  $^{3}$
- وجاء عند نيلس (Nils) أنه: "دراسة الأدوات اللغوية للتماسك الشكلي والدلالي للنص، بالإضافة
   إلى أهمية السياق، ودور الكفاءة المعرفية للمتلقى في ممارسته لتحليل النص"<sup>4</sup>

واتفقت الأبحاث اللغوية التي تدخل ضمن هذا الفرع اللغوي الجديد أن النص هو الوحدة اللغوية الكبرى محل الوصف والتحليل، فنظروا إليه بطرق مختلفة بسبب كثرة المشكلات والتساؤلات فتعددت

<sup>\*</sup>وجد هذا التضارب و التعدد في ترجمة هذا المصطلح في كتب العرب المحدثين بسبب اقتحام هذا العلم مجالات لسانية أخرى مثل التداوليات و نظرية التقي و تحليل الخطاب،النقد الأدبي و انعكس هذا الأمر على إشكالية النص و الخطاب باعتبارهما موضوع دراسة لكل من لسانيات النص و لسانيات ألخطاب

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jack richards.john plat and Heidiwipere: longmon dictionary of applied linguistics, longmon, london 1987, P292.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> David crystal: the combridge emcyclopedia of language combridge university press.compridagr ,new-york ,1987P116

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nils Erik Enkvist: text linguistics for the applier an orientation 1987, P 25-26

الإجراءات والأدوات اللغوية وغير اللغوية والتحليلات للخروج في الأخير باتجاهات كثيرة تنظر إلى النص من زوايا مختلفة لا تخرج عن إطار النحو و الدلالة والتواصل والتداول.

#### -وظيفة علم لغة النص:

إن التداخل المعرفي لعلم لغة النص مع حقول معرفية كثيرة كعلم الاتصال وعلم النفس المعرفي وعلم الاجتماع وعلوم النقد والأدب وعلم الأنتروبولوجيا جعل الكثير من التقاد والباحثين يرون فيه علما شاملا، وهذا أمر استبعده بعضهم عندما أقروه علما مستقلا بذاته له وظيفة ومهام محددة لا تخرج عن دراسة النصوص من حيث هي بنية تخضع لكافة مستويات التحليل اللساني دون أن ينفي تدخل العوامل الاجتماعية والنفسية والاتصالية وغيرها في تفسير النصوص وفهمها، ويصل الباحثان فولفجانج هاينه من وديترفيهفيجر إلى النتيجة الآتية: "لا يمكن أن يفهم علم اللغة النصي على أنه علم شامل ولا على أنه أيضا علم النص بمفهوم فانديك van dijk بل يجب على علم اللغة النصي أن يبقى بحثه محصورا في أبنية النصوص وصياغتها، مع الإحاطة بالعلاقات الاتصالية والاجتماعية والنفسية العامة. "1

أما البحث في أبنية النصوص وصياغتها يكون بأمرين $^{2}$ :

### 1-الوصف النصي (T.DESCRIPTION). 2-التحليل النصي (T.ANALYSE)

أما الوصف النصي يكون عن طريق الملاحظة الواعية الاستكشافية للنّص محل الدراسة اللسانية باكتشاف جنسه شعراكان أم نشرا، مثل الرواية والمسرحية والقصة والمقال والقصيدة والخطاب بأنواعه المختلفة، واكتشاف أجزاءه ومكوناته من جمل وفقرات وفصول وأبواب واكتشاف نمطه من حوار و وصف وتفسير وحجاج واكتشاف موضوعه.

وأما التحليل النصي فهي البحث في الترابط الرصفي والدلالي للبنية النصية، ويكون بتفسير تتابع الجمل والفقرات وحتى الفصول من خلال مجموعة الروابط النحوية المختلفة التي تعبر عن الإحالات والإضمار والوصل والفصل والتكرار وغيرها والتي تحقق اتساق النص، ثم البحث في العلاقات المعنوية و وظيفة السياق في بيان أبعاد النص لفهمه وتفسيره ومدى انسجامه، ليصل المحلّل في آخر المطاف إلى دلالة النّص أي البنية الكبرى الشاملة للنّص، ويقع الوصف والتحليل على عاتق المتلقي (القارئ/المستمع) لفهم النص وتفسيره وتأويله، ويرى سعيد بحيري أنّ "مهمة علم لغة النص تعدّت إلى الاهتمام بالاتصال اللغوي وأطرافه وشروطه وقواعده وخواصه وآثاره وأشكال التفاعل ومستويات الاستخدام وأوجه التأثير التي تحققها الأشكال النصية في

2 صبحى إبراهيم الفقي، علم اللغة النصى بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، ج1، ط1،2000، ص55

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فولفجانج هاينه من و ديترفيهفيجر، المرجع السابق، ص 11

المتلقي وأنواع المتلقين وصور التلقي وانفتاح النص وتعدد قراءاته" فالتطور الذي حققه علم لغة النصمة المتلقي وأنواع المتلقية، والدراسات التطبيقية جعله يتجاوز عتبته القانونية والمتمثلة في دراسة الأبنية النصية نحوا ودلالة وتداولا إلى البحث في عناصر الاتصال اللغوي، والتي تختلف من المونولوج إلى الحوار إلى المحادثة وغيرها من أشكال التفاعل، ثم التركيز على عنصر المتلقي الذي تناط إليه مهمة فعل القراءة، والفهم والإدراك والتأويل، فيشكّل مع المتكلم والنص أطراف التواصل، وكلماكان موقفه من النص إيجابيا دلّ ذلك على نجاح التواصل، بذلك يتداخل غلم لغة النص مع نظريات أخرى مثل المقاربة التواصلية والتداوليات ونظرية التلقي والنقد الأدبى.

#### -خصائص علم لغة النص:

- علم النص علم بين معرفي، فالعناية بالنصوص تحليلا وتفسيرا وتأويلا ليس أمرا جديدا مرتبطا بعلم لغة النص، وإنما يعود لدراسات وعلوم قديمة مثل البلاغة الكلاسيكية وفن الخطابة والأدب والنقد الأدبي والفيلولوجيا علم النفس وعلم الاجتماع واللاهوت وغيرها، وكذلك بالدراسات اللغوية المقارنة، وحينما تغير منهج البحث اللغوي ظهر إلى الوجود علم لغة النص، علم مستقل من حيث مقولاته التأسيسية، والمفاهيم والإجراءات وآليات التحليل، يدرس النصوص وصفا وتفسيرا وتحليلا بطريقة مختلفة عماكان معمولا به في السابق، وفي هذا الشأن يقول صلاح فضل: "فإحلال مصطلح علم النص محل البلاغة أو وضعه بجوارها بعد تحديدها على الأقل، مؤشر ضروري للتحول في التاريخ العلمي وانعطاف نحو أفق منهجي مخالف للمسار القديم، مما تفرضه نظريات العلم ونماذجه، وتدعو إليه بقوة حركة الإبداع في النصوص المنتمية للأجناس المختلفة والفكر الذي يدور حولها ويتمثل كيفية إنتاجها."<sup>2</sup>
- أن النص هو الوحدة اللغوية الكبرى في الوصف والتحليل اللغويين، بعدما ثبت أن الاتصال اللغوي بين مجموعة بشرية لايتم إلا بالنصوص دون النظر إلى حجمها.
- أنه علم انحرف عن القواعد المعيارية بامتلاكه الآليات والإجراءات اللازمة لتحليل النص في مستوياته الثلاثة :التركيبي والدلالي والتداولي، كما أنه يهتم بدراسة أطراف التواصل منتجا ونصا ومتلقيا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>سعيد حسن بحيري،علم لغة النص المفاهيم و الاتجاهات ،مكتبة لبنان ناشرون ،الشركة المصرية العالمية للنشر - لونجمان ،بيروت ،ط1 ،1997،ص162 <sup>2</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص،سلسلة كتب ثقافية شهرية ،عالم المعرفة —الكويت ،أغسطس ،1992، ص234.

المبحث الثالث :مفهوم النص

يعد النص مستوى جديد في الدراسة اللسانية الحديثة، وقبل ذلك أشار باختين إلى أنه "حيث لا لا يوجد نص فليس ثمة موضوع للبحث والتفكير، فالنص عنده سواء أكان مكتوبا أم شفهيا يعتبر مادة أولية تقوم بتحليلها الألسنية والفلسفة والنقد الأدبي وغير ذلك من العلوم المجاورة." فهو لا يعترف بشيء أقل من النص فيستبعد المنهج البنيوي الذي يدرس العلامة اللسانية، ونحو الجملة الذي يجعل الجملة محل للدراسة والتحليل، والنص قد يكون مكتوبا برموز خطية حدّه يتجاوز الجملة وقد يكون شفهيا مثل المحادثات اليومية أو المنولوج، والنص يبقى نصا في جميع المجالات العلمية ولكن تختلف طريقية تحليله من علم لآخر.

فما هي دلالة النص في المعاجم اللغوية، ثم دلالته الاصطلاحية؟

## 1- الدلالة اللغوية للنص:

جاء في الكثير من المؤلفات والمعاجم الأجنبية أن النص والمعبر عنه بكلمة (e) للشعر. الانجليزية أو الفرنسية ترجع إلى الأصل اللاتيني (textus) والتي تعني "النسيج"، أو الضفيرة من الشعر. في ذهب رولان بارت إلى أن "كلمة texte (نص) تعني النسيج، بينما اعتبر هذا النسيج دائما وإلى الآن على أنه نتاج وستار جاهز يكمن خلفه المعنى (الحقيقة)، ويختفي بحذا القدر أو ذاك، فإننا نشدد داخل النسيج على الفكرة التوليدية التي ترى إنّ النص يصنع ذاته، ويعتمل ما في ذاته عبر تشابك دائم تنفك الذات وسط هذا النسيج ضائعة فيه "2 فالنسيج لا يكون إلا عندما تتلاحم وتترابط الخيوط على محوري التركيب والاستبدال بطريقة منظمة ومتسلسلة كما تفعل العنكبوت في صنع بيتها، إذ يظهر بصورة متماسكة تنمي عن براعة فائقة في النسج، وخاصية الترابط اتخذ منها علماء النص مؤشر على التمييز بين النص واللانص.

أما في المعاجم العربية القديمة، فقد أورد معجم القاموس المحيط لـ (الفيروز آبادي) معاني الفعل نصص على النحو التالي: "نَصَّ الْحَدِيثُ إِلَيْهِ : رَفَعَهُ، وَمِنْهُ قَوْلُ عَمْرُو بْنُ دِينَار :مَا رَأَيْتُ رَجُلًا أَنَصَّ لِلْحَدِيثِ مِنْ الزُّهَرِيِّ ،أَيْ: أَرْفَعَ لَهُ وَأَسْنَدَ، وَهُوَ بَجَازٌ، وَأَصْلُ النَّصِّ : رَفْعُكَ الشَّيْءَ. وَنَصَّ ناقَتَهُ : إِسْتَخْرَجَ لِلْحَدِيثِ مِنْ الزُّهَرِيِّ ،أَيْ: أَرْفَعَ لَهُ وَأَسْنَدَ، وَهُو بَجَازٌ، وَأَصْلُ النَّصِّ : رَفْعُكَ الشَّيْءَ. وَنَصَّ ناقَتَهُ : إِسْتَخْرَجَ أَقْصَى مَا عِنْدَهَا مِنَ السَّيْءِ، وَنَصَّ الشَّيْء : حَرَّكَهُ، وَمِنْهُ: فُلان يَنُصُّ أَنْفَهُ غَضَبًا، وَهُو نَصَّاصُ الْأَنْفِ، وَنَصَّ الْمُتَاعَ: إِسْتَقْصَى مَسْأَلَتَهُ عَنِ الشَّيْء، وَنَصَّ الْعَرُوسَ: أَقْعَدَهَا عَلَى الْمُتَاعَ: عَلَى الشَّيْء ، وَنَصَّ الْشَيْء ، وَنَصَّ الشَّيْء ، وَنَصَّ الشَّيْء ، وَنَصَّ الْشَيْء ، وَنَصَّ الْمَتَاع ، وَالسَّ الْمَتَع عَلَيْه ، فَانْتُصَّت ، وَلَصَّ الشَّيْء ، وَلَصَّ الْمَتَاع ، وَالنَّسُ الْاَتُهُ مِنْ نَصِ الْمَتَاع ، وَالنَّصُ : الْإِسْنَادُ إِلَى الرَّئِيسِ الْأَكْبَر ، وَنَصَّت الْقَلْدُ : الْمُتَاع ، وَالنَّصُ : الْإِسْنَادُ إِلَى الرَّئِيسِ الْأَكْبَر ، وَنَصَّت الْقِيدُ : أَلْمَاع ، وَالنَّصُ : الْإِسْنَادُ إِلَى الرَّئِيسِ الْأَكْبَر ، وَنَصَّت الْقَدْ : أَلْمَنَاء أَلْمُ مَنْ نَصِ الْمَتَاع ، وَالنَّصُ : الْإِسْنَادُ إِلَى الرَّئِيسِ الْأَكْبَر ، وَنَصَّت الْقَدْ : أَنْتُوسَ الْمُتَاع ، وَالنَّع مَا الْمُعَلَى الرَّيْسِ الْأَكْبَر ، وَنَصَّت الْقَدْ الْعَلْم الْمَتَاع ، وَالنَّعُ الْمُنَاء الرَّيْسِ الْمُتَاع ، وَالنَّه وَلَامَاء اللَّه الرَّيْسِ الْمُتَاع ، وَالنَّه الرَّيْسُ الْكَبُولُ الْمُهُ الْمُنَاء الرَّيْسِ الْمُتَاع ، وَالنَّع الْمَنَاء الْمُنَاء الْمُنَاء اللَّه الْمُنَاء السَّيْ اللَّه الْمُعْلِق الْمُعْتِي اللْمُنَاء الْمُنَاء الْمُنْ الْمُنَاء الْمُنْ الْمُنَاء الْمُنْع الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُ الْمُنْعُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولُولُ الْمُنُولُ الْمُنْ الْمُنْعُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمُ الْمُنْعُ ال

2 رو لأن بارط، الذة النص، ترجمة فؤاد صفا و الحسين سبحان، دار توبقال للنشر الدار البيضاء، المغرب، ط1،1988، ص63

 $<sup>^{1}</sup>$  صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، ص 233

وَالتَّوْقِيفُ وَالتَّعْيِينُ عَلَى شَيْءٍ مَا وَسَيْرٌ نَصَّ وَ نَصِيص: حِدُّ رَفِيع. وَ(إِذَا بَلَغَ النِّسَاءُ نَصَّ الْحِقَّاقِ أَوْلَى) أَيْ بَلَغْنَ الْعَايَةَ الَّتِي عَقَلْنَ فِيهَا، أَوْ قَدَرْنَ عَلَى الْحِقَاقِ، وَالْخِصَامِ، أَوْ حُوقَ فِيهِنَّ، فَقَالَ الْحُقَاقِ فَالْعَصَبَةُ أَوْلَى) أَيْ بَلَغْنَ الْعَايَةَ الَّتِي عَقَلْنَ فِيهَا، أَوْ قَدَرْنَ عَلَى الْحِقَاقِ، وَالْخِصَامِ، أَوْ حُوقَ فِيهِنَّ، فَقَالَ كُلُّ مِنَ الْأَوْلِيَاءِ: أَنَا أَحَقُ، أَوْ السَّعَارَةُ مِنْ حِقَاقِ الْإِلِلِ أَيْ: اِنْتَهَى صِعَرُهُنَّ وَنَصِيصُ الْقَوْمِ: عَدَدُهُم وَالنَّصَةُ: الْعُصْفُورَةُ، وَبِالضَّةِ: الْخُصْفُورَةُ، وَبِالضَّةِ: الْخُصْفُةُ مِنَ الشَّعْرِ، أَوْ الشَّعْرُ الَّذِي يَقَعُ عَلَى وَجْهِهَا مِنْ مُقَدَّمِ رَأْسِهَا، وَالنَّصَةُ: وَنَصَّصَ عَلِيهِ وَنَاصَةً فَي الْأَرْضِ وَتَوَلَّكُ لِللَّهُوضِ" أَوْ النَّعْرَاقُ لِللَّهُوضِ" أَنْ الْمُعِيرُ: أَنْبَتَ رَكْبَتَيْهِ فِي الْأَرْضِ وَتَحَرَّكَ لِللَّهُوضِ" أَنْ اللَّعَيْمُ: وَلَقَلْلَهُ. وَلَصَّ الْبَعِيرُ: أَنْبَتَ رَكْبَتَيْهِ فِي الْأَرْضِ وَتَحَرَّكَ لِلللَّهُوضِ" أَنْ اللَّهُوضِ" أَنْ الْمُعْرَاقِ الْقَرْضِ وَتَحَرَّكَ لِلللَّهُوضِ" أَنْ اللَّعْمِ اللَّهُونِ الْعَلَقُ الْعَلَلُهُ وَلَيْقَالُهُ وَلَيْقَالُهُ وَلَيْقِلُهُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُونِ اللْعَلَقِ فَي الْأَرْضِ وَتَحَرَّكَ لِللَّهُوضِ" أَنْ الْمُعَلِّى الْعُلْمُ الْمُعِيرُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ اللْعَلَى الْعُلْمُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ وَلَاقِيْهُ فِي الْأَلْونِ وَتَحَرَّكُ لِللللَّهُ وَلَى اللَّهُ الْمُولِي الْعَلَقُ الْمُعْمِ الْعَلِي الْمُعْرِقِ الْمَا الْعَلَقُ الْمُؤْمِقِ الْعَلَقُ الْمُعْمِلُ اللْعُولِ اللْعُلِي الْمُؤْمِقِ الْعُلْمُ الْمُعْمِ الْمُؤْمِقِ الْعَلَقُ الْمُؤْمِقِ اللْعَلَقُ الْمُؤْمِقِ الْعُلِيْمُ الْمُعْمِلُ الْمُؤْمِقِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِقِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِقِ الْمُؤْمِقِ الْمُؤْمِقُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِقُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ

ومن هنا ، يدل النص على معان كثيرة ومختلفة منها:

- الظهور والرفع والارتفاع، والانتصاب.
- التحريك وضم العناصر إلى بعضها البعض لتصبح شيئا واحدا.
- بلوغ الأمر وإدراكه فهو والغاية والمنتهى والاستقصاء في الشيء.

انطلاقا من الدلالة اللغوية المتعددة للنص في المعاجم العربية حاول صبحي ابراهيم الفقي أن يجعل لهذه السدّلالات نصيب في الاستعمالات الاصطلاحية للنبّص، فيقول: "إننا لا نريد أن نحمل النص أشياء لا ينطق بحا ولكننا نلاحظ أن الرفع والإظهار يعنيان أن المتحدث أو الكاتب لا بدّ له من رفعه وإظهاره لنصه، كي يدركه المتلقي (المستمع – القارئ)، كذلك ضمّ الشيء، نلاحظ أن النص في كثير من تعريفاته هو ضم الجملة إلى الجملة بالعديد من الروابط، وكون النص أقصى الشيء ومنتهاه هو تمثيل أكبر وحدة لغوية يمكن الوصول إليها إذ نعد النص ممثلا للمستوى السادس من مستويات علم اللغة المتعارف عليها ".2

أما عبد المالك مرتاض فيرى أن المفهوم اللغوي للنص الأدبي لم يعد يقتصر على الرفع والإظهار كما جاء في المعاجم العربية القديمة ويشير إلى ما أورده المعجم الوسيط بقوله "هو صيغة الكلام الأصلية التي وردت من المؤلف" فحتى الدلالة اللغوية المعجمية أصبح تساير الاستعمال المعاصر.

2- الدلالة الاصطلاحية للنص: غيّر هنا بين ثلاثة اتجاهات:

#### √ عند علماء الأصول:

لا يخرج مصطلح النص عند هؤلاء عن القرآن الكريم، يقول نصر حامد أبو زيد:" إن البحث عن مفهوم النص ليس في حقيقته إلا بحثا عن ماهية القرآن وطبيعته بوصفه نصا لغويا" ، وقد ذكر علماء

مجد الدين بن يعقوب الفيروز آبادي، القاموس المحيط، دار الحديث، القاهرة،2008م، مادة (ن.ص.ص)، ص1615و 1615.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابر اهيم صبحي الفقي ،المرجع السابق ،ص28.

<sup>3</sup> عبد المالك مرتاض، نظرية النص الأدبي، دار هومة للطباعة و النشر والتوزيع الجزائر ،ط2 ،2010، ص45

<sup>4</sup> حامد أبو زيد،مفهوم النص-دراسة في علوم القرآن، المركز الثقافي العربي-الدر البضاء-المغرب،ط2014/1،000،

الأصول مباحث يطول ذكرها حول ماهية النص، ودلالة النص ومستوياته وما يتعلق بذلك من أحكام وأدلة شرعية سواء في العقائد أو العبادات أو المعاملات، وكلّ ذلك نتيجة تبصرهم وتدبرهم في كتاب الله قراءة وتفسيرا وفهما وتأويلا، فذكر الزركشي في البحر المحيط أن للنص خمس دلالات اصطلاحية:

"الأول: يطلق النص على مجرد لفظ الكتاب والسنة، فيقال:الدليل إما نص أو معقول،وهو في اصطلاح الجدليين، والثاني: ما يذكر في باب القياس و هو مقابل الإيماء، والثالث: نص الشافعي،فيقال لألفاظه نصوص باصطلاح أصحابه قاطبة، والرابع: حكاية اللفظ على صورته، كما يقال: هذا نص كلام فلان، والخامس:يطلق النص على ما يقابل الظاهر"، يبدو أن النص الظاهر الذي ذكره الزركشي يشترك مع المعنى اللغوي لمادة (ن.ص.ص) كونها تدل على الظهور ،والدلالة الأولى هي الشاملة لكل ما جاء في القرآن الكريم وكان له معنى مفيد بدء من الآية مهما كانت درجة وضوحها، فكل ما تضمنته المدونة القرآنية يسمى نصوصا، رغم أن المفسرون وعلماء الأصول وبحكم تخصصهم عملوا على حصر وتضييق مجال النص فصنفوه أقساما بالنظر إلى درجة وضوحه، بين النص والظاهر والمجمل والمفسر والمحكم والمتشابه، وغايتهم في ذلك تفسير النصوص القرآنية بشكل مضبوط، وعدم وقوعها في دائرة التناقض، ومن أمثلة ما جاء في مفهوم النص

ما ذهب إليه أبو الحسن البصري في المعتمد إلى أن الشافعي قصد بالنص الخطاب الذي يعلم منه الحكم بدون شرط فيقول: " أما النص فقد حدّه الشافعي بأنه خطاب يعلم ما أريد به من الحكم، سواء كان مستقلا بنفسه أو علم المراد به بغيره وكان يسمي المجمل نصا"<sup>2</sup>، فهذا وسّع مجال النص سواء كان محدد الدلالة أو دلالته مرتبطة بنصوص أخرى تدخل معه في علاقة لتوضحه و تفسره.

-وذكر مُحَّد الشاوش نقلا عن التهاوي قوله: " دلالة اللفظ على الحكم في شيء يوجد فيه معنى يفهم لغة من اللفظ أن الحكم في المنطوق لأجل ذلك المعنى...وتسمى بفحوى الخطاب وبحسن الخطاب "3، وبحذا ضيّق من مفهوم النص المتداول في العصر الحديث، حيث قصر النص على المحكم، وأخرج غيره من دائرة النصية لأنه محل للتأويل.

## ✓ عند علماء النص الغربيين:

أوّل ما ظهر مصطلح النص، كان من خلال دراستين بعنوان تحليل الخطاب 1952 للعالم اللساني زليخ هاريس لم يكن يتعدى في مفهومه أن النص متوالية من الجمل، تؤدي كل جملة معنى مستقلا وتستلزم في النهاية مع سابقتها ثم مع لاحقتها معنى كلي وواحد هو دلالة النص على طريقة التوزيعيين، وبعدما أصبح

<sup>1</sup> يحي رمضان، القراءة في الخطاب الأصولي الاستراتيجية و الإجراء، عالم الكتب الحديث، ط2007/1 ، 2005، 305

<sup>2</sup> يحي رمضان ،المرجع نفسه، ص306

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محجد الشاوش، المرجع السابق ص 189.

أكبر وحدة لغوية خاضعة للتحليل بدل الجملة، سعى علماء اللغة أن يضعوا مفهوما موحدا له، لكن يبدو أنه أمر صعب المنال، فمنهم من يدرسه على منهج نحو الجملة (بالمر وهارفج وايزنبرغ)، فيعتبر النص جملة كبرى، ومنهم من يرى على أنه وحدة دلالية مثل هاليداي الذي ركز على خاصية الترابط والتماسك بين جمله دون مراعاة لحجم النص، وآخرون يربطونه بالقدرة التواصلية، دون أن أنسى النقاد الأدبيين الذين كان لهم دور فاعل في توصيف النص (رولان بات، جوليا كرستيفا، باختين...) وبيان كل ذلك يتضح من التعاريف التالية:

يرى توماس بالمر أن "النصوص ليست أكثر من تتابعات من الوحدات الصرفية جيدة السبك، ويمكن علاجها بتوسيع نحو الجملة بواسطة وحدات صرفية وترقيمية" ويقول عنه هارفج: "النص تتابع مشكّل من خلال تسلسل ضميري متصل لوحدات لغوية" أو "وحدات لغوية متتابعة مبنية بسلاسل إضمار متصلة" توصل لهذا المفهوم من خلال أبحاث 1968، فظاهرة الإضمار يقصد بها ترابط الجمل عن طريق الإحالة بالضمائر، والاستبدال وهي وسائل نحوية تسهم في تكوين النص.

يراه ايرزبرغ التصال اللغوي"، الجمل، فحاول توسيع مجال النحو التحويلي التوليدي، ليطبقه على النصوص، غير أنّ لهذه الأخيرة خصائص تساعد في التأسيس لهذا النحو، وهي: "تعاقب أفقي للجمل-تحديد الجهة اليسرى واليمنى – الاستقلال النسبي – التناسق داخل تتابع الجمل – العلاقات الدلالية بين المكونات السطحية. "5

استطاع ايرزبرغ وضع تصورات أولية حول قواعد تحكم النصوص (1968) بحيث طرح فكرة الربط بين الجمل وأثبت أن المتتاليات الجملية تتعالق فيما بينها عن طريق مجموعة من العلامات والروابط النحوية والضمائر، وهو ما عبر عنه بالتناسق داخل تتابع الجمل، كما اهتم بالترابط الدلالي ويتمثل في علاقات معنوية كالسببية والغائية، وعلاقة الكل بالجزء والتعميم وغيرها.

أما الاتجاه الوظيفي التداولي فتمثله الأنحاء الوظيفية كالنحو الوظيفي لـ(سيمون دايك)،حيث يرى أصحاب هذا الاتجاه أن التواصل من خصائص اللغات، فالوظيفة الأساسية للغة هي تحقيق القدرة التواصلية، فالكلام في حياتنا اليومية أو غيره من أصناف الخطاب (مراسلات، مذكرات،نصوص شعرية أو نثرية،خطابات في شتى المجالات وصولا إلى أعلى مراتب البلاغة والبيان)يستلزم عناصر التواصل كما ذكرها

<sup>102</sup> رويرت دي بوجر اند، النص والخطاب والإجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، مصر، ط1، 1998، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> زُتُسْيُسلافٌ و اورزنيال، مدخل إلى علم النص،مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد بحيري ،مؤسسة المختار القاهرة،ط2003/1-56

فولفجانج هاینه من و دیتر فیهفیجر ،المرجع السابق، ص27.
 فولفجانج هاینه من و دیتر فیهفیجر ،المرجع نفسه، ص25

رومان جاكبسون (مرسل ومرسل إليه - باث ومتلقي - ورسالة وقناة التواصل ولغة واصفة)، ولهذا فإن التواصل لا يتم عبر جمل نحوية مستقلة ومنفصلة عن سياقها الاجتماعي، لذلك اتحه الباحثون إلى النصوص واتخذوها لبنة أساسية للوصف والتحليل فكانت فضاء واسعا لبناء نماذجهم النصية.

ويبني آلان تون فان دايك مفهومه للنص انطلاقا من مقولات المدرسة التحويلية التوليدية، فيرى" أن النص بنية سطحية توجهها بنية عميقة دلالية" فدلالة النص تتشكل على مستوى بنية عميقة مجردة يطلق عليها مصطلح البنية النصية الكبرى، أما الببنية السطحية فيقصد بحا المتواليات النصية المترابطة نحويا، وتمثل هذه الأخيرة فعلا إنجازيا معبرا عن البنية النصية الكبرى، إضافة إلى دور القراءة والتأويل، فالنص بالنسبة له بنية لسانية تكوّها مجموعة من العلاقات النحوية والمنطقية والنفسية والدلالية والتداولية.

وإلى نفس الاتجاه يميل هاليداي و رقية حسن حيث "يكون التفكير في النص أصوب لا باعتباره وحدة غوية بالتأكيد، ولكن بالأحرى باعتباره وحدة من نوع مختلف،إنه وحدة دلالية ووحدته هي وحدة المعنى في المقام والنسيج الذي يعبر عن الحقيقة التي يخبر عنها، باعتبارها راجعة بتمامها إلى المحيط الذي رسمت فيه." فقد كان ينظر إلى النص في البداية على أنه وحدة نحوية كما هو الحال مع الجملة، فما يطبق على الجملة يطبق على سلاسل جملية دون النظر إلى اعتبارات أخرى،لكن أثبتت الممارسات الكلامية نظرة مختلفة عما كان سائدا، لأن السياق أصبح له سلطة في توجيه المعنى، وسماه هاليداي المقام، يقول هاليداي:" أي قطعة من نص طويل أو قصير منطوق أو مكتوب، سوف تحمل معها إشارات عن سياقها، وعلينا فقط أن نسمع أو نقرأ جزء منها لنعرف من أين أتت هذه القطعة، بمعنى آخر أعطنا النص، ونحن نشكل سياق الحال منه" ويترتب عن اعتبار النص وحدة دلالية،أنه غير مقيد بطول معين، فقد يكون جملة أو دون الجملة أو يتجاوز الجملة وهذا ما عبر عنه بقوله:"وبالتأكيد، من جهة أخرى، أن النص لا يعرف إطلاقا بطوله إن جملة مثلية أو عبارة حكمية أو مجلدات كثيرة هي نصوص على نفس الدرجة مع قولنا "التدخين ممنوع" أو للبيع" 4.

كما أن للمقاربة التواصلية نظرة متميزة للنص، بحيث يعرّفه شميث: "النص هو كل جزء لغوي منطوق من فعل التواصل في حدث التواصل، يحدد من جهة الموضوع و يفي بوظيفة تواصلية يمكن تعرّفها،أي يحقق كفاءة إنجازية يمكن تعرفها "وهذا أيضا ما سماه ديبوجراند ودرسلر بأن النص حدث تواصلي، وبدوره يؤكد

<sup>1</sup> زتسيسلاف و اورزنيال،المرجع السابق، ص56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> باتريك شارودو-دومينيك منغنو،مُعجم تحليل الخطاب،تر عبد القادر المهيري-حمادي صمود،دار سيناترا للمركز الوطني للترجمة، تونس2008، ص554 صبحى ابراهيم الفقى، علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق-دراسة تطبيقية على السور المكية، دار قباء،القاهرة،ج1، ط1،2000، ص108

باتریك شارودو -دومینیك منغنو،المرجع نفسه، ص554

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> زتسيسلاف و اورزنيال،المرجع السابق،ص58

هارتمان Hartman على خاصية الاتصال:" النص علامة لغوية أصلية تبرز الجانب الاتصالي والسيميائي"، ويقصد بالوظيفة التواصلية أن يحقق النص علاقة التواصل بين الباث والمتلقى.

رغم اختلاف المقاربات في صيغة مفهوم النص كما أشارت إلى ذلك التعاريف السابقة، إلا أن المتتبع في وصف نموذج النصية تبني نموذجها على في وصف نموذج النصية تبني نموذجها على الجوانب الثلاثة معا وهي: التركيب والدلالة والتداول بنسب مختلفة فنجد مثلا:

- نموذج إيزنبرج يضع للنص كليات وهي صفات جوهرية توجد في كل نـص( الشرعية الاجتماعية الوظيفية الاتصالية الدلالية مرجعية الموقف المقصدية متتالية التعبير متتالية التركيب)².
  - نموذج فاندايك في كتابه النص والسياق، كان بحثا واستقصاءا في تتابع الجمل والدلالة والتداول
    - غوذج هاليداي في كتابه الاتساق في اللغة الانجليزية.
    - نموذج دي بوجراند ودرسلر حول معايير النصية السبعة.

## ✓ عند اللسانيين العرب المحدثين:

لقد تبنى المحدثون النظرية اللسانية النصية وما تتضمنه من مقولات، فاهتموا أولا بترجمتها إلى العربية، ثم عمدوا إلى التأليف فيها و شرحها، كل حسب التوجه الذي تبناه، يقول سعيد بحيري: " و يجب أن يوضع في الاعتبار أن مسألة وجود تعريف جامع مانع للنص مسألة غير منطقية من جهة التصور اللغوي، ويؤكد ذلك الاختلاف بين العلماء الذين ينتمون إلى مدارس لغوية مختلفة "3، ومن بين التعاريف التي جاءت في كتابات الباحثين العرب، يقول سعد مصلوح: " أما النص ليس إلا سلسلة من الجمل كل منها يفيد السامع فائدة يحسن السكوت عليه، وهو مجرد حاصل جمع للجمل أو لنماذج الجمل الداخلة في تشكيله "4، وتعد هذه مقولة من أبسط المفاهيم وأضعفها نظرة للنص، إذ تحصره في الجانب الكمي والسطحي المتمثل في التتابع الخطي لمجموعة جمل من النص جملة كبرى تنضوي تحتها مجموعة جمل صغرى.

ويذهب صلاح فضل إلى القول بأنه: "علينا أن نتبنى مفهوم النص من جملة المقاربات التي قدمت له في البحوث البنيوية والسيميولوجية الحديثة دون الاكتفاء بالتحديدات اللغوية المباشرة، لأنها تقتصر على مراعاة مستوى واحد للخطاب هو السطح اللغوي بكينونته الدلالية" أي يشير إلى ضرورة الاطلاع والتفقه في النظرية

<sup>1</sup> أحمد عفيفي، اتجاه جديد في الدرس النحوي،مكتبة زهراء الشرق، القاهرة،مصر،ط1، 2001،ص 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فولفجانج هاينه و ديتر فيهفيجر ، المرجع السابق ، ص60.

 $<sup>^{3}</sup>$  سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> أحمد عفيفي، المرجع السابق، ص24

<sup>5</sup> صلاح فضل، المرجع السابق، ص 211.

اللسانية النصية للخروج بمفهوم واسع للنص، ويخص بالذكر نوعين من المقاربات، النقد الأدبي عند رولان بارت والسيميولوجية عند جوليا كرستيفا، حيث أن النص وفق هذه المقاربات يتميز بالخصائص التالية:

- أنه نشاط إنتاجي يعبر عنه باللغة عن طريق إعادة التوزيع لعناصر لغوية واقعة على مستوى البنية
   السطحية، وعناصر أخرى غير لغوية.
- أن النص يدخل في تكوينه نصوص أخرى ، فالنص نسيج من الاقتباسات والثقافات هذه النصوص تدخل معه في علاقات وتجعله منفتحا على سياقات إجتماعية وتاريخية وتساهم في تفسيره و تأويله.
  - النص لا هوية له بعد موت مؤلفه مما يؤدي إلى تعدد دلالاته بتعدد مقروئيته فالقارئ منتج للدلالة.
    - النص هو المكتفى بذاته والمكتمل في دلالته فلا شرط لحجم النص طالما يؤدي معنى.

أمّا مُحَّد خطابي فيعرف النص بأنه: "تشكل كل متتالية من الجمل -كما يذهب إلى ذلك هاليداي وحسن- نصا، شريطة أن تكون بين هذه الجمل علاقات أو على الأصح بين بعض هذه الجمل علاقات، تتم هذه العلاقات بين عنصر وبين متتالية برمتها سابقة أو جملة لاحقة، أو بين عنصر وبين متتالية برمتها سابقة أو لاحقة، يسمي الباحثان تعلق عنصر بما سبقه علاقة قبلية، وتعلقه بما بعده علاقة بعدية "1

لقد تبنى مُحُد خطابي مفهوم النص كما جاء في كتاب الاتساق في اللغة الانجليزية لـ (هاليداي و رقية حسن)، حيث يركز على أهمية الإحالة ودورها في تكون العلاقات الدلالية و تماسك النص

#### المبحث الرابع: جدلية النص و الخطاب

لقد ظلت مسألة النص والخطاب محل اجتهاد المفكرين والباحثين في هذا المجال ولم تزل حتى الآن تطمح لإيجاد مفهوم واضح لها، فكثرة التعاريف حول هذين المصطلحين ولد الكثير من الغموض واللبس وعدم استقرار في هذا العلم فقد انقسم الباحثون والمفكرون وعلماء اللغة فريقان، الأول يميز بين المصطلحين فيكون النص شيئا مختلفا عن الخطاب، بحيث يكون لكل واحد مفهوما تبعا للخصائص التي تميزه، بينما يرى الفريق الثاني أن النص والخطاب وجهان لعملة واحدة وسنعرض لمجمل التعاريف التي تكلمت في هذه القضية.

### -النص هو الخطاب:

أول من تكلم في الخطاب من علماء اللسان الأمريكي زليخ هاريس، من خلال مقاله الموسوم تحليل الخطاب discours analys سنة 1952 كان هاريس بنيويا توزيعيا يحرص على الدراسة اللسانية داخل النسق وبعيدا عن كل السياقات، وبدأ التأريخ لهذا العلم انطلاقا من المقال.

<sup>1</sup> مجد خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء، المغرب،ط1991،، ص13

ويرى فان ديك أنّ : "أن مفهوم علم النص ليس بالغ القدم غير أنه ترسخ منذ عشر سنوات تقريبا، ففي المجال اللغوي الفرنسي سمي علم النص النص والخطاب لا يختلفان في المفهوم ولكن يختلفان في مكان الخطاب المولد، ويعلن عن هذا الترادف بين النص والخطاب بقوله : " توجد فوارق متسقة الاطراد بين الجملة المركبة وانتظام توالي الجمل وتسلسلها، وخاصة من نوع المستوى التداولي ،ثم إن الجمل يمكن أن تتعلق بدلالة أو بمعني جمل أخرى من العبارة نفسها حتى ولو كان ذلك ليس دائما مشابحا في شيء لمعاني القضايا في تركيبها أو الجمل المؤلفة، وهناك أسباب أدت بنا إلى أن نسلم بأن العبارات المنطوقة يجب أن تعاد صياغتها تبعا لوحدة أوسع ما تكون وأعني بذلك المتن أو النص ، وهذا الاصطلاح الأخير إنما استعمل هنا ليفيد الصياغة النظرية المجردة المتضمنة لما يسمى بالخطاب"2

وهذا مجًد خطابي في إطار حديثه عن خاصية الاتساق لم يميز بين النص والخطاب، بل وصفهما كونهما دالان يشيران لنفس المدلول أو المفهوم فيقول:" ومن أجل وصف اتساق الخطاب/النص يسلك المحلل الواصف طريقة خطية، متدرجة من بداية الخطاب (الجملة الثانية منه غالبا) حتى نمايته" وهكذا كلما ذكر الخطاب جعل النص معه لا يفرق بينهما، ويقصد بهما متوالية من الجمل تفيد معنى مقصود، أما صبحي ابراهيم الفقي فيصرح بعدم التفريق بين المصطلحين (الخطاب والنص) حيث يقول: "وعليه فالوسائل التي تستعمل في التحليل النصي واحدة، فلا مبرر... لتقسيم اللغة إلى الخطاب والنص، فكلاهما فيما نرى لا فرق بينهما"

وهذا العالم اللساني بول ريكول الذي نجده يعرف النص أنه"كل خطاب تم تثبيته بالكتابة" يميز بينهما في الشكل الخارجي إذ يكون الخطاب شفوي والنص مكتوب، وهذا المفهوم نجده مع القرآن الكريم حيث يصفونه بالخطاب تارة وبالنص تارة أخرى ،حيث أنزل مشافهة مع النبي مُحَد صل الله عليه وسلم فكان خطابا،ثم دوِّن هذا الخطاب على المصحف الشريف فأصبح نصا مثبتا وفي كلتا الحالتين يبقى الخطاب أو النص مرتبطا بظروف إنتاجه وتفسيره و تأويله ولا فرق هنا بين نص و خطاب

أ فان دايك، علم لغة النص مدخل متداخل الاختصاصات، ترجمة سعيد بحيري، دار القاهرة للكتاب ،ط1 ،2001، 140

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فان دايك، النص والسياق، تر: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، المغرب، ط1/2000، ص19

<sup>3</sup> محمد خطابي، المرجع السابق ،ص5و6

<sup>4</sup> صبحي ابراهيم الفقي، المرجع السابق، ج1، ص36

و يذهب غريماس إلى وجود اشتراك فعلي للفظتين في أداء المعنى ذاته ،ويشير إلى أن "الخطاب والنص تستعملان تبعا لذلك على ممارسات خطابية غير لغوية كالأفلام والطقوس المختلفة والقصص المرسومة، وعليه نقول أن الاختلاف لا يمس مضمون اللفظة

ترى جوليا كريستيفا Yulia Kristiva أن "النص الأدبي خطاب يخترق حاليا وجه العالم والإيديولوجيا والسياسة<sup>2</sup>، فتسوي كريستيفا بين النص الأدبي والخطاب، فهي تخص النص الأدبي وهو مجال تخصصها وتستبعد أنواعا أخرى من النصوص من صفة الخطاب، بينما المفهوم اللساني للنص يشمل جميع النصوص دون استثناء.

أما روجر فاولر Roger Fowler فقد ورد عنده تداخلا بين مصطلحي النص والخطاب في تحديده لمعالجة الأدب بوصفه خطابا إذ يجمعهما في قوله:"إن كل نص خطاب، فعل لغة من لدن مؤلف ضمني، له تصميم محدد لقارئ ضمني محدد الهوية 3.

يرى فان دايك أنه "يبدو النص وحدة مجردة لا تتجسد إلا من خلال الخطاب كفعل تواصلي ،وهو كذلك مجموع البنيات النسقية التي تتضمن الخطاب وتستوحيه"4.

#### -النص مختلف عن الخطاب:

هناك من يميزون بين النص والخطاب وتختلف مرجعية كل واحد في ذلك تبعا للاتجاه والمنهج الذي يتبناه منهم على سبيل المثال لا الحصر:

يشترط إيميل بنفنيست في الخطاب وجود ركنين أساسيين هما المتكلم المسؤول عن فعل التلفظ وفعل التأثير في المستمع فيعرف الخطاب أنه" كل تلفظ يفترض متكلما ومستمعا وعند الأول هدف التأثير في الماني بطريقة ما" كيدخل ضمن كلمة التلفظ جميع الملفوظات الشفوية دون استثناء على كافة المستويات من الكلام اليومي إلى أعلى مراتب البيان، شرط أن تتجاوز حدود الجملة ويصدر من شخص تكون له صفة المحتكلم موجهة إلى متلق حاضر مستقبل للخطاب ، كما أن المتكلم يستعمل آليات الاقناع حتى تؤثر في المستمع، وتجعله يدرك مقصدية المتكلم، فالخطاب يرتبط بالسياق وظروف إنتاجه، وبمفهوم المخالفة لما جاء عند بنفنيست، فإن النص يختلف عن الخطاب من حيث أنه إنتاج كتابي وليس شفوي، يصدر عن شخص يسمى الباث أو المرسل وموجه إلى متلق غائب غير حاضر أثناء بث النص.

<sup>1</sup> نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب ،جدار للكتاب العالمي ،عمان ،ط1،2009 ، ص20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محد العبد،النص و الخطاب والاتصال ،الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي ،ط1،2005م ،ص9.

<sup>3</sup> محمد العبد، المرجع نفسه، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سُعيد يقطين ،تحليل الخطاب الروائي الزمن-السرد -التبئير ،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء،ط1997/3 ،ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سعيد يقطين،المرجع نفسه،ص19

ميشال فوكو يذهب إلى أن الخطاب أعم من النص فيقول بشأن الخطاب أنه: "مصطلح لساني متميز عن النص والكلام والكتابة وغيرها، وبشموله لكل إنتاج ذهني سواء أكان نثرا أم شعرا منطوقا أم مكتوبا، ذاتيا أم محسوسا في حين أن المصطلحات الأخرى تقتصر على جانب واحد"

يقول عبد المالك مرتاض "ثم لم لا يكون النص خطابا ،والخطاب نصا؟ ذلك شيء قيل به ولكننا نحن نأبي القول به، فالنص لدينا أشمل وأرحب، أما الخطاب فتصنيف داخلي، تفصيل من مجمل، وفرع من أصل كبير، النص هو كل كتابة على وجه الإطلاق في حين أن الخطاب نوع لتصنيف الكتابة تخصص فني داخلي في تجنيسها"1.

- وأهمها ما ذهب إليه جون ميشال آدم J.M.Adam بأن الفارق الجوهري بينهما هو السياق، إليك معادلته:

الخطاب=النص +ظروف الإنتاج. و يتضح من هذه المعادلة أن الخطاب أشمل من النص النص = الخطاب أشمل من النص النص = الخطاب - ظروف الإنتاج 2.

وهذا ما يؤكده دومينيك مانغينو في كتابه المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب بأنه "ينظر إلى الخطاب من حيث هو ارتباط النص بسياقه 3. فالخطاب له صلة مباشرة بالسياق أوما يعرف بظروف الإنتاج، وإلى نفس المعنى ذهب أحمد المتوكل مستندا إلى أدبيات الأنحاء الوظيفية إذ يميزون بين النص والخطاب بقوله: "...لعل السبب في هذا التفضيل هو أن مصطلح الخطاب يوحي أكثر من مصطلح النص بأن المقصود ليس مجرد سلسلة لفظية (عبارة أو مجموعة من العبارات) تحكمها قوانين الاتساق الداخلي ( الصوتية والتركيبية والدلالية والصرفية)، بل كل إنتاج لغوي يربط فيه ربط تبعية بين بنيته الداخلية وظروفه المقامية (بالمعنى الواسع"4

## -تداخل النص مع الخطاب:

حاول العلماء والباحثون الخوض في مسألة الفصل بين النص والخطاب بالبحث في خصائص ومميزات التي يستقل بهاكلا المصطلحين على مستوى التنظير، وهذا ما دلّت عليه الصيغ التّعبيرية المختلفة للتّميز بينهما، لكن شدة التداخل بينهما قوية، فيتفقون في أمر يذكره مُحَّد العبد: " يظل التمييز بين النص والخطاب من زاوية كون النص في الأساس بنية، في مقابل كون الخطاب في الأساس موقف هو التمييز السائد في

عبد العالث المرابط المرجع السابق ك12. أي النقد العربي القديم ،مذكرة ماجستير ،جامعة منتوري، قسنطينة، 2008م-2009م، ص23 أكرام بن سلامة : المنطلقات اللغوية لتحليل الخطاب الشعري في النقد العربي القديم ،مذكرة ماجستير ،جامعة منتوري، قسنطينة، 2008م-2009م، ص23

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد المالك مرتاض، المرجع السابق ص12.

<sup>3</sup>دومينيك مانغونو:المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب ،ترجمة مجد يحياتن ،الدار العربية للعلوم ناضرون،بيروت ،ط1،1428هـ-2008م، ص38. 4 أحمد المتوكل، قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية-بنية الخطاب من الجملة إلى النص-،دار الأمان، الرباط،2001،ص 16.

أدبيات نظرية النص وتحليل الخطاب، بيد أن الإلحاح على ربط النص بمقاصده ووظائفه مما يعيد هذين المصطلحين في الاستعمال إلى دوائر متشابكة يبدو فض الاشتباك بينهما أمرا عسيرا." 1

## المبحث الخامس : نماذج الوصف والتحليل في نحو النص:

لقد وجد علماء اللغة أن النصوص تشترك مع الجمل في مجموعة من الخواص وهي:

- "لا يمكن تحديد عدد نهائي للجمل أو النصوص في لغة مفردة.
- -الجمل مثل النصوص ترسم صورا لأشياء، ويكون لها طابع الزمنية
- -كلتا الوحدتين لها بناء داخلي، وتتكون من عناصر لكل منها علاقة بالآخر.
- تتجمع الجمل والنصوص في أنواع على أساس نموذج محدد، وتصبح الأنواع نماذج لإنتاج الوحدات المذكورة وتلقيها "2"، لذلك كثرت محاولات سطحية في تحليل متتاليات جملية متخذة النحو التوليدي التحويلي وأسسه نفجا في الوصف والتحليل والتفسير، فنجد فرضية الربط بين الجمل لـ (إيزنبرج 1968)، ومحاولة هارفج على النصوص بوصفها سلاسل من الإضمار فاكتشف أن خاصية الإضمار (الاستبدال) تحقق وحدة سياق النص.

أما أهم النماذج التي اشتغلت بالنصوص من خلال دراسات تطبيقية وكوّنت مقولات نظرية فنجد:

#### -النموذج الأول: تجزئة النص عند ينريتش ( H.Weinrich)

حاول وينريتش\* أن يكون نظرية نصية نحوية عندما قرّر أن يتجاوز حدود الجملة ويصف التتابع الجملي، خاصة وأنه يقوم بتحليل النصوص الأدبية ويعتمد على فرضية مفادها أنه لا يمكن دراسة الأفعال والأسماء والحروف إلا من خلال النظر في نص كامل وليس جملة، فاهتدى إلى نموذج نحوي لتحليل النصوص يقوم على مستوين ألأول يكون وفق أقسام الكلام، والثاني على مستوى عناصر الجملة و يتم ذلك على جدول تجزئة النص، تقوم طريقة التحليل كما شرحها سعيد بحيري على تقسيم النص إلى أفعال بسيطة ومركبة (علما أن الأفعال تتكون من إنجاز وزمن فهي تشكل الأساس في تكوين البنية النصية) إلى جانب العناصر اللغوية الأخرى، وتوضع عناصر التجزئة في جدول يضم رموز رأسية، وهي عبارة عن أرقام تدل على أفعال النص مرتبة، ورموز أفقية وهي عبارة عن ثنائيات نحوية موزعة على مجموعة من الأسطر، تحمل كل مقولة رمزا يعبر عن ثنائية نحوية مثل (النفي والإثبات) و مقولة شخص التواصل (المتكلم والمخاطب)، مقولة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>محهد العبد ،المرجع السابق ص،11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فولفجانج هاينه، ديتر فيهفيجر ،المرجع السابق،ص 23.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: سعيد بحيري، المرجع السابق، ص194

العدد (الجمع والمفرد)، مقولة الزمن وتعد من أكثر المقولات تعقيدا في الوصف لأن اللغة الألمانية تتضمن أزمنة السرد أو الوصف، وهي الحال والمستقبل والزمن التام، وهناك أزمنة النص و هي الماضي والشرط والماضي المركب، وثنائية (المبني للمعلوم والمبني للمجهول) و ويخصص أسطر تتضمن العلاقات بين الأفعال والأسماء، وفي مرحلة ثانية يطرح وينريتش تجزئة أخرى سماها التجزئة النصية المتحولة، بحيث يصف التحولات التي تطرأ على الفعل داخل كل الثنائيات، ويدخل الروابط ضمن الجدول لأنها تساهم في تفسير العلاقات بين جمل النص فمنها ما تفيد الربط ومنها ما تؤدي معلومات إضافية، يملأ جدول التجزئة حسب معلومات النص من أجل الحصول على وصف إحصائي أولا تتم على أساسه عملية تفسير وتحليل العلاقات بين جمل النص، والبحث عن تحقق النصية و إثبات التماسك النحوي والدلالي، رغم الجهود التي بذلها ونريتش في بناء لمنوذجه، غير أنه يراه قاصرا للأسباب التالية:

- أن تطبيقه على النصوص المطولة يكون صعبا، لأنه سيضم عدد كبير من عناصر التحليل (الثنائيات)
- أنه يصف ويحلل التتابع الجملي (النصوص) على المستوى النحوي ولذا يستكمل بجدول تجزئة فونولوجي وآخر دلالي.

19

<sup>1</sup> سعيد بحيرى، علم لغة النص- المفاهيم والاتجاهات-، ص210

تجزئة النص عند فاينريش ٢٠٣

| Verb-Folge   1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 21 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 29 29 31 32 33 34 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1       | text. Douglet I rotokoue                                    |   |    | l  | ļ |     |    |   |          |   |     |     |     | į | 1  |    |    |                |   |   |     |     | 7  |    | 3   | ļ  | Ļ   | ξ  | ξ  | CALUBERGRINGS-FARITION | 7   | 7    | Š       | ×        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------|---|----|----|---|-----|----|---|----------|---|-----|-----|-----|---|----|----|----|----------------|---|---|-----|-----|----|----|-----|----|-----|----|----|------------------------|-----|------|---------|----------|
| Pural  Pural  O O O O O O O O O O O O O O O O O O O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u></u> | Verb-Folge                                                  | 2 |    | 4  |   |     |    |   |          |   | 112 | 13  | 4   |   | 91 |    | 81 |                |   |   |     |     |    |    |     |    |     | 39 | 31 |                        | , E | 4 35 | ٦       | Г        |
| Phural  Phural |         | Syntakt- Merkmal                                            |   | Ì  | ĺ  |   |     |    |   |          |   |     |     |     |   |    |    |    |                |   |   |     |     |    |    |     |    |     |    |    |                        |     |      | 12      | relation |
| Person  Person | <       | Affirmation vs. Negation                                    | 0 |    | 0  | 0 |     |    |   |          |   |     | ۰   | ٥   | ٥ |    |    |    |                |   |   |     |     |    |    | -   | -  | -   | ٥  | ٥  |                        | _   | -    | 8       | 26:8     |
| Ferson  1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | m       | Verb: Singular vs. Plural                                   | ٥ |    | 0  | o |     |    |   |          |   |     | 1 1 | ٥   | ه |    |    |    |                |   |   | ĺ   |     | ٥  |    | ۰   | ۰  | ۰   | o  | ٥  |                        |     | ۰    |         | 30.4     |
| Sy. mehrwerig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | U       | 3. Person vs. 1./2. Person                                  | ò |    | 0  | 0 | 0   | _  |   |          |   |     |     | -   | - |    |    |    |                |   |   | -   | 0   |    | ٥  | ٥   | ٥  | ٥   | -  | -  | l                      | l   | 9    |         | 21:13    |
| vs. mehrwertig  vs. dreiwertig  vs. dreiwertig  vs. Erzählen  o o o 1 1 0 0 0 0 1 0 1 0 1 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 1 0 0 0 1 0 1 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Δ       | 1. Person vs. 2. Person                                     | ' | ١. |    | , | -   |    |   | <u>'</u> |   |     | ٥   | - 1 | • |    |    | ٥  | ١              |   |   |     | Ì   |    | 0  | ٥   | ۰  | ۰   | ١. | -  | l                      | l   | _    | 2       | 10:4     |
| en vs. Erzählen  o o o   1   0   0   0   1   1   0   0   1   1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 田       |                                                             | 0 | 0  | 0  | 0 | 0   |    | , |          |   |     | -   | ٥   | ٥ |    | 1  |    | ı              | ı | ı | ı   | 1   | -  | ۰  | ٥   | -  | -   | -  | ۰  | 1                      | l   | ٥    | 7:72    | 2        |
| vs. Perspective                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Щ       | Mehrw.: zweiwertig vs. dreiwertig                           | 1 |    | ١, | , | ,   |    |   |          |   |     | 1   |     | 1 | ,  | ,  |    |                |   |   | l ' | ٥   | 1  | ١. | ٠.  | ٥  | ۰   | ١, | ١. | i                      | 1   | l :  | 7.7     | 7:0      |
| vs. Verschau  vs. Vorschau  vs | Ü       | Tempus: Besprechen vs. Erzählen                             | 0 | 0  | 0  | - | _   |    |   |          |   |     | -   | ٥   | - | _  | _  | ]  | ֡֝ <b>֡</b> ׅ֡ | ľ | ı | ı   | ı   | ı  | ٥  | -   | ٥, | ۰   | -  | ٥  |                        | _   | -    | 19:14   | 14       |
| vs. Vorschau  bloop  leg vs.  g vs.  g vs.  pyrizerastellung  0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ξ       |                                                             | 0 |    | ٥  | 0 | _   |    |   |          |   | i i | ۰   | -   | - | ı  |    | -  | l              | [ | l | l   | l   | -  | ٥  | -   | ٥  | ٥   | -  |    |                        | 1   | 0    |         | 19:14    |
| by vs.  g vs.  g vs.  pprotectionage  o o o o o i i o o o o o o o i i o o o o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | I       | Perspektive: Rück- vs. Vorschau                             | 1 | -  | ٠. |   | ĺ   |    |   |          |   |     | ۰   | ١.  | ٥ | ı  | ١, |    | ٔ ا            | - |   |     | ٥   | ١. | ٠. | -   | -  | ٥   |    |    |                        |     |      | 2       | <u>۱</u> |
| prizenstellung  0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7       | Indikativ vs. Konjunktiv<br>(der indirekten Rede)           | 1 | 1  | ,  | , | ,   | ,  |   | ,        | 1 | ,   | •   | ۱,  | , |    |    |    |                |   |   |     |     |    | ,  | -   | -  | , ; |    | 5  | ,                      |     | l    |         |          |
| O   O   O   O   O   O   O   O   O   O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ¥       | Verb: Zweitstellung vs.<br>Endstellung oder Spitzenstellung | ٥ | 0  | •  |   | 7   | _  |   |          |   |     | ٥   | ٥   | ٥ |    | İ  |    | l _            | ° |   | l   |     | -  | -  | ۰ ا | -  | -   | ٥  | ļ  | l                      | ٠.  | -    | 1 24:10 | 0        |
| Uverb         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         ()         () <th< th=""><th>L</th><td>Aktiv vs. Passiv</td><td>٥</td><td>٥</td><td>0</td><td></td><td>1</td><td></td><td></td><td></td><td></td><td>٥</td><td>۰</td><td>٥</td><td>ı</td><td></td><td></td><td></td><td>ı</td><td></td><td>[</td><td>ı</td><td>٥</td><td>٥</td><td>۰</td><td>٥</td><td>۰</td><td>  。</td><td>•</td><td>ı</td><td>ı</td><td>ı</td><td>٥</td><td>32:2</td><td>9</td></th<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | L       | Aktiv vs. Passiv                                            | ٥ | ٥  | 0  |   | 1   |    |   |          |   | ٥   | ۰   | ٥   | ı |    |    |    | ı              |   | [ | ı   | ٥   | ٥  | ۰  | ٥   | ۰  | 。   | •  | ı  | ı                      | ı   | ٥    | 32:2    | 9        |
| -Verb (c) ()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Σ       | Präpositionale Gruppe vs. keine<br>präpos. Gruppe           | ٥ | ٥  | ٥  |   | l i | -  | ° | -        | ٥ | ٥   | ٥   | P   |   |    | _  | 1  |                | 1 |   | -   | ۰ : | -  | ۰  | ۰   | ۰  | ۰   | ۰  | ı  | l                      | ı   | -    | 22:12   | 2        |
| ()  nktor 0 1 1 0 0 1 0 1 0 0 0 1 1 0 0 0 1 1 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Z       | Vollverb vs. Trans-Verb<br>(Kopula + Pråd Nomen)            | o | ٥  | 0  | 0 | -   | ٠. |   |          |   | Ŷ   | -   | 0   | - |    | _  | 1  |                | - | - | -   | ٥   | •  | -  | •   | 0  | ۰   | -  | ۰  |                        |     |      | 0 24:10 | 2        |
| nktor 61100101001100011000000000100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | ()                                                          |   |    |    |   |     |    |   |          |   |     |     |     |   |    |    |    |                |   |   |     |     | l  |    |     |    |     |    |    |                        |     |      |         |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥       | nktor                                                       | - | -  | ٥  | 0 | _   | [  | ٥ |          | - | -   | 0   | ٥   | ٥ | 1  | ]  | 1  |                | 1 |   | l i | °   | ۰  | ۰  |     | ۰  | ٥   | -  |    |                        | ٦   | ı    | 0 25:10 | 2        |

جدول تجزئة النص الذي وضعه ڤاينريش (ص ٤٠٩)

## -النموذج الثاني: نحوية النص عند فان دايك (T.A.Van dijk)

يسمى كذلك آجرومية النص، أسس فاندايك\* نموذجه لتحليل النصوص على مقولات نحو الجملة، حيث استبدل البنية العميقة والبنية السطحية بمصطلح البنية الكبرى والبنية الصغرى، وأخذ بمفهوم الحدس اللغوي واستفاد من مقولات أصحاب الدلالة التوليدية أمثال ماكولي وفليمور، غير أن فان دايك يجد أن نحو الجملة يظل غير كاف ولا يملك الآليات المطلوبة لوصف النصوص وتحليلها وتفسيرها وهذا الأمر يرجعه إلى الأسباب التالية:

- 1- وصف التمثيل الدلالي للجمل يفتقر إلى الأبنية التجريدية، وهذا الأمر يؤثر على التمثيل النحوي والمورفولوجي لهذه الأبنية الدلالية أ، بمعنى أن الأنحاء السابقة أهملت العلاقات الدلالية العميقة التجريدية بين الجمل ومتتاليات الجمل، فكانت بعيدة عن الوصف والتحليل، لأنّ النص ليس متوالية جملية نحوية، ولكن وحدة دلالية كلية.
- 2- أن مستخدم اللغة لا يتواصل إلا في إطار نصوص وليس جملا، لذلك وجب إدخال عناصر تداولية وسياق وهنا يظهر أنه وسع مجال النحو بإضافة المستوى التداولي يساعد على فهم النصوص وتفسيرها.
- 3- ونقلا عن سعيد حسن بحيري أن فاندايك أورد في مقالة بعنوان (جوانب من نحو النص)" أن بعض الظواهر اللغوية مثل التحويل إلى صلة والتحويل إلى ضمير، وتشكيل النبر و الربط والبؤرة والتفسير والفرض المسبق وعلاقات الزمن في الأنحاء السابقة ،كانت تفتقر إلى إطار أوسع لتدرس فيه دراسة معمقة ومثمرة يكون متجاوز للجملة ويقصد النص، لأنها ظواهر في حقيقتها نصية<sup>2</sup>

إن عملية التحليل كما جاءت في نموذج فاندايك تنطلق من دراسة العلاقات الناتجة عن تتابع الجمل أو الوقائع -على اعتبار أن الجملة تدل على واقعة - فلقد وجد أن السلاسل الجملية تتحول إلى قضايا منطقية، وهذا عن طريق الفهم والتفسير الدلالي والمنطقي، بحيث ينشأ مجموعة من العلاقات الدلالية داخل النص.

إن وجود الروابط النحوية بين السلاسل الجملية لا تكف للكشف عن دلالة النص، لكن فاندايك يركز على الترابط الدلالي ويعطيه الأولوية في التحليل على المستوى التركيبي (النحوي)، ويرى أن هذا الترابط الدلالي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع نفسه، ص. 221

<sup>\*</sup>تون فاندايك(1943) من أصل هولندي،أستاذ لدر اسات الخطاب بجامعة أمستردام و جامعة برشلونة و محاضر على المستوى الدولي، باحث في مجالات لغويات النص،تحليل الخطاب أسس ست(06) مجلات دولية، من مؤلفاته:بعض جوانب نحو النص، النص و السياق1977،علم النص مدخل متداخل الاختصاصات 1980 و مؤلفات كثيرة في مجال الخطاب

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع نفسه ، ص 221.

يعتمد على مسألة العلاقات الدلالية بين القضايا الداخلية في الجمل، وفي كافة أشكال الخطاب، فيكون الترابط من خلال وجود علاقات الاستلزام المنطقي وعلاقات التعليل والسببية والوصل وغيرها، ويورد فاندايك الكثير من الأمثلة في كتابه النص والسياق حول قضية الترابط الدلالي من خلال دراسة العلاقات بين الأحداث المدلول عليها في النص مثلا فيصل إلى بعض النتائج وهي أن:

-الأحداث تترابط إذا استوفت شروطا معينة من الترتيب الزمني.

-الأحداث تترابط إذا كان هناك تجانس في العوالم الممكنة

وينشأ الترابط الدلالي بشكل أفقي، إما بوجود روابط إحالية مثل الضمائر وأسماء الإشارة وغيرها، وإما بين معاني الجمل أي بصورة ضمنية، كما بحث كذلك في الخواص التداولية البراجماتية، وكشف عن دورها في مسألة الترابط النصي وأهم هذه الخواص نجد: (سياق الموقف، المشاركون في الخطاب من متكلم ومخاطب، الزمان، المكان ..) ولكل خطاب سياقه الخاص به والذي يجعله مترابط ومتماسك، لذلك وصفت محاولات فندايك بوجه بأنها محاولات متقدمة إلى حد بعيد في شرح عمليات الترابط (النحوي) بين المتواليات النصية والتماسك الدلالي بين الأبنية النصية ودور القراءة والتأويل .

أما عن المصطلحات التي صيغت في هذا النموذج نجد:

#### الأبنية النصية الكبرى:

يقصد بحا موضوع النص أو موضوع الخطاب أو موضوع الحوار، فالمتتاليات الجملية عندما تتمتع بالترابط النحوي على المستوى الأفقي الخطي وتعبر دلاليا عن معنى وترتبط بسياق وموقف اتصالي بين مستخدمي اللغة من متكلم ومستمع تكون قد كونت لنفسها بنية كلية شاملة تسمى دلالة النص، وجاء في كتاب بلاغة الخطاب وعلم النص أن" البنية الكبرى للنص تمثيل تجريدي للدلالة الشاملة للنص"<sup>2</sup>، ونقلا عن سعيد بحيري "يقدم فندايك تصورا أوليا عن تلك البنية الافتراضية،إذ إن دراسة الأبنية الكبرى في إطار علم لغة النص تعد في رأيه ذات أهمية جوهرية،فثمة أسباب لا حصر لها توجب علينا أن للنص-كالجملة على حد سواء-بنية عميقة مجردة، فيمكن أن تنجز نصوص ما من خلال تحويلات، ويمكن أن يكون لها من خلال بنية سطحية أو البنية السطحية ذاتها تفسيرات مختلفة، ويمكن أن تعاد صياغتها بعدة طرق". 3

وهذا ما دفع بـ (فندايك) إلى افتراض نموذج نصي للكفاءة اللغوية كما فعل تشومسكي مع الجملة النحوية، لأن مستخدم اللغة قادر على إنتاج نصوص قصيرة أو طويلة أو كلام مطول، وقادر أيضا على عملية

 $<sup>^{1}</sup>$  سعيد حسن بحيري، المرجع نغسه، ص 220

مديد عمل بديري، اعرب عدد على المربع عمل على . 257. مالاح فضل المرجع السابق، ص257.

 $<sup>^{249}</sup>$ سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص

اختصار هذه النصوص وعملية استرجاعها من الذاكرة بصيغ مختلفة دون التفكير في دلالة كل جملة على حدة، والبنية الكبرى للنص ليست ثابتة فقد تتغير من شخص لآخر بسبب اختلاف الخبرات والمعارف والاهتمامات وإن كان مستخدمو نفس اللغة ينساقون وراء تفسير واحدكما هو الحال في تفسير النصوص القانونية، أما الوصول إلى هذه البنية الكبرى يكون من خلال تطبيق ما يسمى بالقواعد الكبرى على جمل النص فعندما تقوم بتحرير ملخص لمقال ما، فإنك تستخدم هذه القواعد بشكل عفوي أو مقصود لتحصل على البنية الكبرى الشاملة (موضوع المقال).

## √ القواعد الكبرى:

هي أربعة قواعد للوصول إلى الأبنية الكبرى للنصوص كما حددها فندايك في كتابه المترجم علم النص مدخل متداخل الاختصاصات، وهي "الحذف والاختيار تستخدمان للإلغاء، والتعميم والتركيب أو (الإدماج) وهما للإحلال أو الاستبدال (الإبدال في العربية) وتؤدي هذه القواعد الكبرى كلها مبدأ الاستلزام الدلالي، فما يصدر عن المتكلم من نصوص منطوقة أو مكتوبة، انطلاقا من الكلام اليومي والكلام المطول والمحاضرات والروايات والتشريعات وغيرها، يخضع لهذه القواعد بصورة تلقائية." أ، فالمعرفة المشتركة بين المتخاطبين في محدد، والمواضعة بينهم في استخدام الألفاظ والعبارات خاصة في الكلام اليومي، والاستعمال المستمر وغير المنقطع والمطول في الكلام، يجعلهم يستخدمون هذه القواعد دون أن يشعروا بها، وذلك حتى يكون الكلام أكثر وضوحا.

#### 1- الحذف:

فلا يحذف المتكلم من كلامه إلا ماكان زائدا، بحيث لايؤثر الحذف في مضمون النص، فالمعلومات التي قد يستغنى عنها المتكلم تعد ثانوية بالنسبة لمدار الحديث ويعطى مثالا عن نص ترد فيه هذه الجمل:

"أ/ مرت فتاة ب/ترتدي ثوبا ج/كان الثوب أصفر اللون" 2

فإذا كان مضمون النص لا يتأثر بما ترتديه الفتاة ولونه، فيحذف القول الثاني والثالث تلقائيا ويبقى في النص عبارة "مرت فتاة"، فرغم أن كل الجملة صحيحة نحويا، إلا أن الاستغناء عن الجمل العبارات التي لا تؤثر في مضمون النص يكون أفضل من ذكرها، إلا إذا كان ذكرها له ما يبرره.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: فان دايك، المرجع السابق-علم لغة النص- مدخل متداخل الاختصاصات، ص $^{1}$ 

<sup>82</sup> فان دايك، المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

### 2- الاختيار:

هذه القاعدة الثانية تفيد الإلغاء وتقوم على الحذف لمعلومة وضرورة ذكر معلومة أخرى والحذف لا يكون دائما لمعلومة غير أساسية، وإنما يكون كذلك للمعلومة التي تدخل ضمن المسلمات الدلالية بالنسبة للتصورات

كما في المثال التالي: "أ/حجز تذكرة السفر ب/حصل على موعد السفر ج/سافر إلى العاصمة بالطائرة" محكن حذف القضيتان (أ) و (ب) لأنحا إجراءات تدخل ضمن المعرفة المشتركة بين المتكلم والمستمع، فعندما تسمع القضية الثالثة يتصور في ذهن كل واحد أنه تم الحجز وتحديد الموعد قبل ذلك فهي إجراءات تسبق السفر بالطائرة، وتبقى القضية (ج) وهي السفر إلى العاصمة، أما إذا أضيفت قضية رابعة من مثل د/لكنه لم يسافر، فلا يجوز حذفها وذكرها ضروري لأنحا تستدعي ذكر أمور أخرى منها أسباب عدم السفر، فالقضية هي التي تحدد الحذف أو غيره.

### 3- التعميم:

هـو حـذف مـن نـوع آخـر، يكـوّن مجموعـة تشـترك في مميـزات أو صـفات واحـدة، يـدخل التعمـيم ضـمن عمليات التجريـد، فعـوض أن أقـول اشـتريت بيانو وكمان وطبـل ،أسـتغني وأحـذف الكلمـات التاليـة بيانو وطبـل وكمان، فأقول اشتريت آلات موسيقية، لأنهم يشتركون في نفس الصفة.

# 4- التركيب (الإدماج):

يسميها صلاح فضل التكوين والبناء وتؤدي دور القاعدة الثانية بحيث تحذف العناصر وتدمج في مفهوم مركب ولا يفقد النص دلالته، كقولك:

(أ) نويت الصيام (ب) امتنعت عن الأكل والشرب (ج) صمت يوما في رمضان

فتحذف القضية الأولى والثانية لأنهما مدمجتان ضمنيا ضمن القضية الثالثة لأن الصيام هو امتناع عن الأكل والشرب ومسبوق بنية.

# ❖ التتابع الجملي:

يقصد به سلاسل الجمل المتتابعة بشكل أفقي تكوّن مجموعة من القضايا بالمفهوم الرياضي، فيدخل فاندايك معارف المنطق الرياضي بطرحه لمصطلح القضية، لتصبح القضية مفتاح للتصور، ويؤكد على "أن تتابع الجمل يقوم على قيود معينة، لا تتصف بالنحوية فحسب، بل وبالمقبولية أيضا ليضمن جودة السبك" فالوصول إلى البنية الكبرى الشاملة أو الكلية يبدأ في التشكل عندما تتحول جمل النص المترابطة نحويا مع

<sup>85</sup> فان دايك، المرجع السابق- النص والسياق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص225

بعضها على مستوى الذهن إلى مجموعة من القضايا تعبر عن دلالة تلك الجمل المترابطة مما يفضي بالمتلقي إلى فهم موضوع النص أو الخطاب، يقول فان دايك: "لقد تمت إعادة بناء مفهوم موضوع (جزء من) الخطاب كقضية مستنتجة من ضم مجموعة قضايا معبر عنها في متوالية، وفي حالة ما إذا كان أكثر من قضية تستوفي هذا الشرط أمكننا أن نتحدث عن بدائل الخطاب، ومجموعة هذه البدائل تسمى مجموعة ذلك الخطاب، وحسب تعريفنا فإن الموضوع يجب أن يستنتج من المتوالية ككل" ويمكن أن يجري مستخدمو لغة مختلفون تطبيقات مختلفة لهذه القواعد فتحصل على بنيات دلالية مختلفة، تدخل فيها عوامل مختلفة تتجمع في القراءة والتأويل من المستمع أو القارئ.

# الأبنية العليا:

عندما يتعلق الأمر بالسرد أو الحكاية (القصة) أو النصوص الحجاجية لايكون الأمر سهلا للوصول إلى البنية الكبرى الشاملة (موضوع النص) حيث أن استيعاب وفهم مثل هذه النصوص يكون على مراحل واتباع استراتيجية تخطيطية، لذلك اقترح فإن دايك مفهوم الأبنية العليا 2 ويقصد بها مخططات إنتاج وتفسير النصوص.

### ✓ المبادئ العامة للتحليل النصى عند فان دايك:

بعد البحث والاستقصاء حول الوصف اللغوي للنصوص والذي جمع فيه فاندايك بين التحليل السيمانطيقي (الدلالي) والتحليل التداولي، وتوصل إلى مجموعة من المبادئ العامة تحكم نظرية النص على النحو التالي:

- 1- "تستعمل النصوص دائما في سياق خاص، يتطلب تحليل النص وفهمه في النتيجة تحليلا متزامنا للسياق وفهمه.
- 2- يعد التحليل (النصي و/أو السياقي)إنتاجا وهذا يعني إذن، أنه يعد في ذاته نصا لذات محللة :إن مثل هذا التحليل ليس نتيجة للمميزات الموضوعية الملاحظة للنص وللسياق إذن فقط، ولكنها أيضا وخصوصا "بناء"(عقلي) لمميزات تنسبها الذات المحللة بشكل تفاعلي إلى النص أو إلى السياق، وإن هذا ليصح بالنسبة للقارئ أو المستمع الذي يقترب حدسا من النص ، كما يصح بالنسبة إلى الباحث العلمي.
- 3- يعد التحليل نصا أو ما نسميه"النص -الواصف" والذي يجب أن يولد في النتيجة وأن يفهم في لسان معين وسياق تواصلي معين ،وهذا يعني أنه يجب على التحليل إذن أن يلبي الضوابط التواضعية

2 كلاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص-مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، تر:سعيد حسن بحيري،مؤسسة المختار للنشر ،ط1،2005، ص71

 $<sup>^{1}</sup>$  فان دايك، المرجع السابق- النص والسياق، -ص 190

للجماعة التواصلية المعنية بهذا الأمر، وهكذا سيتوجب على التحليل العلمي أن يلبي ضوابط "التواصل العلمي "ومعاييره، وإن أمراكهذا ليستلزم من بين أشياء أخرى أن يكون التحليل قابلا للفهم وأن يكون في مقدوره أن يعيد إنتاج نفسه وأن يكون واضحا ونسقيا قدر الإمكان ،وأن يكون مؤسسا نظريا وأن يكون أخيرا متجها نحو قضايا وأهداف مطروحة بشكل مسبق.

4- تمتلك النصوص ضروبا محتلفة من المميزات، وإنه لمن الملائم إذن تمييز مستويات محتلفة من المحليل، وسندرس في كل مستوى من مستويات التحليل "البنى" المائزة لهذا المستوى وسيأخذ هذا مكانا في محتلف الميادين النسبية أو النظريات النسبية لعلم النص، وستقيم مستويات التحليل هذه في إطار "وصف نصي أكثر اندماجا "علاقة بعضها مع بعض ،ويمكن لكل مستوى من هذه المستويات أن يرتبط بشكل مستقل أو غير مستقل بمميزات سياقية معينة.

5- وسنميز بالطريقة نفسها، في تحليل السياق ضروبا مختلفة من السياق، سنقيم بشكل عام تمييزا بين سياق تداولي، وسياق نفسي (إدراكي وعاطفي)، وسياق اجتماعي- ثقافي حيث تأخذ السياقات التاريخية والسياقات الاجتماعية الاقتصادية مكانها.

6- ويتم صنع الوصف البنيوي للنصوص والسياقات بمصطلحات مثل الفئات ، والوحدات المنتمية إلى هذه الوحدات الحريقة التي تحدد العلاقات بين الفئات، وذلك مثل الطريقة التي تستطيع فيها هذه الفئات أن تتوالف فيما بينها في النص" 1

يعتمد تحليل النصوص بصورة أساسية على السياق، فهو الذي يؤثر في تغير مجرى الأحداث والمواقف، كيث يرتبط كل نص بموضوع وأشخاص مشاركين وزمان ومكان، والسياق يمثل جملة العلاقات التي تحرك النصوص وتجعلها تحقق التواصل، فهناك من يعتبر النص والسياق وجهان لعملة واحدة، فلا نص من دون سياق يوجهه ولا سياق من غير نص يتحرك فيه، والسياق نوعان السياق النصي وسياق الموقف، فالقاضي يصدر أحكاما قضائية وعبارة عن نصوص في المقام الأول، لكن أحكامه تختلف من نص لآخر تبعا لحيثيات كل قضية انطلاقا من الفعل المجرم والأشخاص المشاركين في الفعل والزمان والمكان ونتيجة تفاعل هذه العناصر يتشكل السياق الذي بموجبه يصدر القاضى حكمه القانوني القضائي.

وتحليل النصوص يسند إلى ذات محللة ويقصد بها باحثا متخصصا في اللسانيات النصية غرضه المساهمة في تكوين نظرية نصية تصف القدرة التواصلية بين الناس، وينتج عن عملية التحليل نص مولد يسمى النص الواصف (التحليل) وينتجه الباحث بناء على منهج علمى وضوابط تحكم مجموعة لسانية معينة وهي

<sup>1</sup> فان دايك، النص بنى ووظائف-مدخل أولي إلى علم النص، تر/منذر عياشي، العلاماتية و علم النص، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط1،2004 ما 141

تلاث فئات من المعرفة ذكرها فاندايك<sup>1</sup>: \*معرفة العالم الذي تؤول فيه العبارة، \*معرفة المقامات المتنوعة للسياق \*معرفة اللغة المستعملة (قواعد في الاستعمالات والمواضعة على الفعل المشترك الإنجاز)

وتحليل النصوص يستوجب في نظره توسيع النحو بإضافة مستوى ثالث هو المستوى التداولي، يهتم بالفعل الكلامي وبالسياق التواصلي الذي ينجز فيه والآثار المترتبة عليه لتحقيق القدرة التواصلية، فهناك ثلاثة مستويات لتحليل النصوص: نحو ودلالة وتداول.

### النموذج الثالث: التحليل التوليدي للنص عند بتوفي (S.J.Petofi)

يطلق عليه أيضا التحليل النحوي-الدلالي للنص، لأنه أقرب للنحو منه للدلالة، ويميز حسن سعيد بحيري بين هذا النموذج و نموذج فان دايك في نقطين مهمتين:

- "نموذج بتوفي نحوي في المقام الأول حيث يبدأ الوصف عنده من البنية النحوية ليصل إلى تحديد البنية الدلالية، بخلاف نموذج فاندايك الذي ينطلق من التفسير الدلالي ليصل إلى التفسير النحوي.
- بتوفي لا يفرق بين بنية كبرى وبنية صغرى كما هو الحال لدى فاندايك، حيث عدت الأولى دلالية مجردة والثانية نحوية فعلية، و إنما يقابل بتوفي بين بنية أفقية وهي بنية نحوية فعلية وبنية عليا هي بنية دلالية مجردة كما سيأتي بيانه"2.

كان اهتمام جانوس بتوفي منصبا على نحو تشومسكي ونحو أصحاب الدلالة التوليدية في دراسة كفاءة المتحدثين والمستمعين من خلال إنتاج الجمل وتلقيها، بتوفي يرى النص جملة، لأن العملية التواصلية تتم بين متحدث ومستمع، ومن خلال تتبعه لتطورات نحو الجملة عامة وجد أن ثمة اختلافا بين النحويين في إدراج المكون الدلالي لتفسير الجمل، حيث كان يراه تشومسكي مكون ثانوي إلى جانب المكون الصوتي، ويبقى النحو أساس التحليل، فيتم توليد البنية التحويلية أولا ثم يقدم التفسير الدلالي، في حين يذهب أصحاب الدلالة التوليدية إلى أن المكون الدلالي في نفس الدرجة والأهمية مع النحو لذا فالتمثيل النحوي والدلالي للتراكيب يقع على مستوى البنية العميقة والبنية السطحية معا.

حاول بتوفي أن يؤسس نحوا للنص، فسميت نظريته بنية النص/بنية العالم، و وصف نموذجه بالمعقد بدرجة كبيرة، حيث تضمن مكونات مبنية على قواعد المنطق الرياضي وأسس فلسفية ومعرفية وعناصر بدرجة كبيرة، حياولا إبراز التفاعل بين بنية النص والعوالم المحتملة من خلال عناصر التواصل الجوهرية الثلاثة وهي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فان دايك، المرجع السابق-النص والسياق، 1600

<sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق ، ص265.

<sup>\*</sup> أصحاب مدرسة الدلاليات التوليدية و هم :مكولي(1976)،ليكوف(1970)،كوك(1980)،جاكندوف(1972)، احتجوا بأن البنية العميقة في نموذج تشومسكي لا تستطيع ضبط الاختلافات الدلالية في التراكيب المنفية و المبنية للمجهول، و اقترحت مناهج للجوانب الدلالية فنجد المنهج العلائقي الدلالي \*(جاكندوف) والمنهج الدلالي التصنيفي (كوك 1979)

المنتج والنص والمتلقي، اكتشف بتوفي هو الآخر أن بعض الظواهر اللغوية لا توصف إلا في إطار أوسع من الجملة مثل مسألة التحويل إلى ضمير، والعلاقة (موضوع/محمول)

تم عملية الوصف النحوي-الدلالي للنص من خلال عمليتين: هما عملية تأليف النص وتكوينه، وعملية تفكيكه أو تحليله، ويشكل المعجم مكونا حيويا مهما في نموذجه، فهو يؤدي وظيفة قاموس ثنائي اللغة، أي الوحدات الخاصة بعملية التأليف والوحدات المستعملة في عملية التفكيك.

# النموذج الرابع :التحليل الإجرائي للنصوص لـ(دي بوجراند):

لقد أقام ديبوجراند نموذجه النصي بدع الاطلاع الواسع على النماذج التي سبقته و كذا المفاهيم التي أثارها الباحثون خلال فترة السبعينيات، فرأى أنه يغلب عليها الطابع النحوي فيرى أن "آخر صورة تصورها بتسوفي 1979، تشتمل على شبكة من المكونات مثل: المعجم، لغة التقعيد، اللغة الطبيعية، والوصف، والتفسير، والصوغ، والتركيب، والتحويل، والتمثيل"، وأنّ بناء نموذج عالم النص يشترك فيه طرفا الاتصال مرسل النص ومستقبله، وبالتالي يكون قد أغفل أن الغاية من النصوص هو تحقيق الكفاءة التواصلية، لذلك يقدّم نموذجا نصيا تجريدي قائم على علم اللغة الإدراكي، وبهذا فهو يتفق مع فاندايك في أن علم لغة النص متداخل في الاختصاصات مع علوم أخرى تساهم في نجاح وظيفته المتمثلة في دراسة بنية النصوص، ويرى أن بناء نموذج عالم النص يكون عن طريق تفاعل مجموعة المفاهيم المختزنة في ذهن مستعمل اللغة مع مجموعة المفاهيم والوقائع والعلاقات المدرجة على مستوى سطح النص، فيكون الوصف والتحليل في نموذجه الإجرائي مركز على أطراف التواصل الثلاثة: المرسل والنص والمستقبل، و أهم شيء يهتم به هو تحقيق القدرة التواصلية، و من المفاهيم التي جاءت في نموذجه

# $^{2}$ (proceduralattachement) التعلق أو الربط الإجرائي $-\mathbf{1}$

لقد تبنى ديبوجراند فكرة التعلق الإجرائي عن بويروف و فينوغراند، حيث "تقوم هذه الفكرة على اللهات مزاوجة الأنماط التي تتحرى قيام ملاءمة معقولة بين المواد المخزونة والمواد الحالية"، فيقصد بما استخدام المخزون المعرفي الذي تحتفظ به الذاكرة عبر الزمن حسبما يقتضيه الموقف التواصلي، ومن أجل تفسير وفهم هذا التعلق الإجرائي سواء من جانب منتج النص أو من جهة مستقبله، يقترح ديبوجراند أسلوبان لتمثيل عمل الدماغ البشري في عملية الفهم أو الإفهام، الأول يكون بالمعالجة الآلية للمعلومات على مستوى الحاسب الآلي وهذا يدخل ضمن مجال الذكاء الاصطناعي والأسلوب الثاني توظيف مباحث علم النفس

<sup>2</sup> روبرت دي بوجراند،المرجع نفسه، ص201

 $<sup>^{1}</sup>$ روبيرت دي بوجراند، المرجع السابق، ص 114

المعرفي الذي يدرس العمليات الذهنية التي تعمل على اكتساب المعرفة وتخزينها واسترجاعها واستخدامها في جميع الوضعيات والمواقف التواصلية بنجاح.

# 2-استراتيجيات الإنتاج والتلقي:

عبر مراحل سمّاها بالأطوار، لاتخضع بالضرورة لعامل النزمن والتوالي في ظهورها وتكونها، فهي تتصف بالتداخل التفاعلي فيما بينها "وهذه الأطوار:هي التخطيط والتصور والتطوير والتعبير والتشكيل بالتداخل التفاعلي فيما بينها "وهذه الأطوار:هي التخطيط والتصور والتطوير والتعبير والتشكيل النحوي أناما الأطوار الأربعة الأولى فتمثل مجموع الإجراءات التي يقوم بحا المنتج على مستوى الذهن بتفعيل مختلف القدرات الذهنية والعمليات الإدراكية والعقلية - أنعم الله بحا على البشر- في استحضار واستثارة المفاهيم والعلاقات المتعلقة بتجربته الشخصية ومعرفته الخلفية بحدف إنتاج الأفكار وتنظيمها وترتيبها وهنا يتدخل مبدأ القصدية بصورة تلقائية، فتظهر على سطح النص (التشكيل النحوي) نية المنتج وقصده أثناء عملية التلقى، لأنه لا وجود للنص إلا بفعل القراءة.

في المقابل يفترض ديبوجراند أن المتلقي هو الآخر يعتمد نفس الأطوار لكن بطريقة عكسية ودينامية، مبتدءا بالتشكيل النحوي الذي يظهر على السطح، ومنه ينفذ إلى المستوى الداخلي بما يتضمنه من علاقات بين جمله، حتى يكشف عن مقاصد المنتج وهنا يظهر عمل الذاكرة لدى المتلقي، بحيث يؤكد ديبوجراند ودرسلر على "غلبة الاحتفاظ ببني السطح في مواقع التخزين القصير الأمد والاحتفاظ بالمحتوى التصوري في مواقع التخزين الطويل الأمد" ليتحقق التواصل.

### 3-مفهوم النصية:

ظهر مفهوم النصية مع ديبوجراند وهي خاصية تميز النص عن غيره من التتابعات لجمل منعزلة، والنصية يقصد بها أن النص يظهر نوعا من الترابط أو التماسك بين أجزاءه فيكون أشبه بالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا، لا ترى فجوة بين لبناته، فالنص من وجهة نظر المؤلف لا يمنحنا غير الترابطات إن على مستوى البنية السطحية للنص ويسميه الترابط الرصفي وإن على مستوى البنية التحتية للنص ويسميه الترابط المفهومي لأنه يتعلق بالمعنى.

والنصية لا تشترط لتحققها حجما محددا من الجمل في النصوص، لأن النصقد يكوّن مجموعة من الجمل وقد يكون كلمة وقد يكون علامة أخرى غير لسانية كلوحة إشهارية ولكن النصية موجودة حينما

 $<sup>^{1}</sup>$  ديبوجراند و دريسلر ، المرجع نفسه، ص

<sup>2</sup> ديبوجراند و دريسلر، المرجع نفسه، ص71

تحقق النصوص التواصل بنجاح بين المتخاطبين (باث ومتلق)، فيرى دي بوجراند أن الصفة المميزة للنص هو وقوعه في الاتصال، كلماكان موضوع النص أو الخطاب يدخل ضمن المعرفة المشتركة بين المتكلم والمخاطب انعكس ذلك على البنية التعبيرية السطحية بحيث يغلب عليها الاقتضاب بواسطة الحذف أو الاختزال باللجوء مثلا لاستعمال الألفاظ الكنائية ،أما في حالة انعدام المعرفة المشتركة للموضوع بين الطرفين أو في حالة وقوع اللبس أو سوء فهم من جانب المتلقي، يحتاج المتكلم إلى تقديم شروحات وتفسيرات من أجل إفهام المتلقى أو المخاطب بمقصده، ويكون بذلك النص قد حقق نصيته.

من جهة أخرى يرى ديبوجراند إلى أن اختلاف القراء في فهم النص الواحد لا يفقد النص خاصيته النصية، بل على العكس من ذلك، متى تم الفهم والإفهام والوصول إلى دلالة معينة، كان ذلك علامة على وجود الترابط بنوعيه.

# النموذج الخامس: أسس النظرية النصية عند جان ميشال آدام:

لقد عرضت الباحثة خولة طالب الأبراهيمي لمقترحات اللغوي الفرنسي جان ميشال آدم بشأن المبادئ التي تقوم عليها النظرية النصية، والتي تكون محلا لكل تحليل لساني ومن هذه المبادئ<sup>1</sup>:

1-الطبيعة النصية لممارساتنا الكلامية أو الخطابية: فالتواصل بين المتخاطبين لا يتم إلا عبر نصوص منطوقة أو مكتوبة، وهو أمر تعبر عنه الملكة النصية للمستمع المتكلم، وكما أن المعرفة المشتركة بين المتخاطبين ويسميها جان آدم الفضاءات الذهنية، تساهم في تدعيم هذه الممارسات الكلامية فيسهل التواصل اللغوي بين أطرافه.

2-النصية شروطها وقوامها الترابط والاتساق والانسجام: لقد أجمع علماء النص على أن النصوص تتصف بالاتساق النحوي والانسجام الدلالي فهما وجهان لعملة واحدة، فالأول يخص المبنى عن طريق ربط المتواليات الجملية بمختلف الوسائل النحوية كاستخدام الروابط والإحالة والحذف والتكرار وغيرها، والثاني يخص المعنى، بحيث تؤدي مختلف العلاقات المعنوية في النص وظائفها الدلالية تبعا للسياق التواصلي وكذا البعد التداولي لتكشف عن محتوى النص.

3-ضرورة التمييز بين نصية محلية ونصية عامة: فالتحليل النصي يتباين من نص لآخر حسب اللغة التي كتب بحا النص ونوعه، فكل لغة خصائص لسانية تميزها عن غيرها، رغم أن علماء النص يحاولون إيجاد قواعد، وآليات كلية وعامة تطبق على جميع النصوص، وتبقى مظاهر الترابط والتماسك تختلف من نص

أينظر: خولة طالب الإبر اهيمي،مبادئ في اللسانيات، دار القصبة للنشر، الجزائر، ط2،2006، 2، 168

لآخر، فالنص العربي يختلف عن النصوص الأجنبية،إذ يتضمن أدوات تماسك نحوية ودلالية وسياق يشترك فيها مع جميع النصوص كالإحالة والحذف،فهذه نصية عامة، وله آليات آخرى يختص بها تحقق نصيته محليا.

# ❖ خاتمة الفصل التمهيدي:

حاولت في هذا الفصل أن أستجمع المفاهيم الكبرى والمتعلقة بنظرية النص اللسانية، هذه النظرية التي ممثل نموذجا إرشاديا بمفهوم توماس كوين في كتابه بنية الثورات العلمية، فنظرية النص نموذج لساني دعت إليه الثورة العلمية ليحل محل لسانيات الجملة، بعدما أصبحت نماذج نحو الجملة قاصرة في وصفها للغة بالمنهج الذي اتبعته، فلقد ركزت على الجملة واعتبرتها أكبر وحدة لغوية في التحليل اللساني متناسية الغاية الأساسية من اللغة وهي التواصل.

فأوّل ما انطلق منه هذا البحث هو بيان الفروق التي تفصل نحو الجملة عن نحو النص، وهذا للكشف عن عدم كفاية نماذج نحو الجملة في وصفها للغة وابتعادها عن الهدف الرئيسي من استعمال اللغة وهو التواصل والتبليغ، فمن المآخذ التي حملت على نحو الجملة، أن الكلام بين البشر يتم عبر نصوص وليس جملا منعزلة، كما أن تبليغ جملة واحدة يكون بطرق مختلفة تبعا لعوامل تظهرها عناصر التواصل من باث ومتلق وهذا ما يجعل دراسة الجملة منعزلة لا يعطي للتواصل قيمته الحقيقية، لأنه يعزل الجملة عن عوامل كثيرة تدخل في وصفها وتفسيرها خاصة المجتمع الذي تتحرك فيه، وعوامل أخرى تتعلق بالمتكلم والمتلقي.

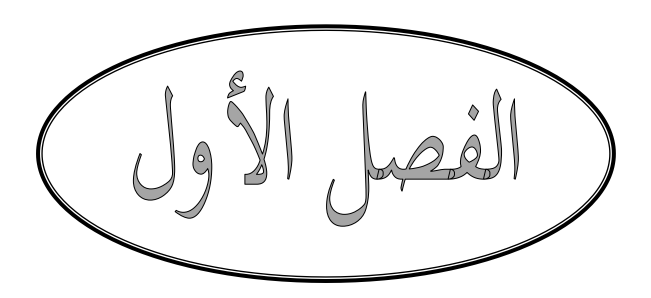
إنّ البحث في ماهية نحو النص سواء ما تعلق بالمصطلح أم بالمفهوم، فقد اتضح أن الكتابات المترجمة هي التي تروي ظمأ الباحث -عندما لا يتسنى له قراءة الكتب باللغة المصدر لعدم معرفته باللغة، أو عدم توفر المادة الأصلية - لأن هذا العلم ليس عربي المنشأ، فهو وليد مدارس لسانية أوروبية وأمريكية وقد ظهر بتسميات مختلفة حتى أنه طرح هذا التعدد إشكالية في المصطلح، لكن يبقى المفهوم واحد وهو علم يدرس الأبنية النصية ويبحث في تماسكها النحوي والدلالي والتداولي ووظيفتها في تحقيق التواصل اللغوي بين أطرافه، كما أنه علم متداخل الاختصاصات مع علوم أخرى تساهم في أداء وظائفه.

حرص الباحثون الغرب في هذا العلم على الاشتغال بالنص واعتبروه أكبر وحدة للتحليل الألسني، فبحثوا في أنواع النصوص لتحديد هويته، وقد عرضت لمعاني النص في المعاجم الغربية والعربية، ثم وقفت على دلالاته الاصطلاحية عند من درسوا النصوص وهم على التوالي :علماء الأصول، واللسانيين الغرب ثم العرب المحدثين في مختلف كتاباتهم وكيف ظهر اتجاه كل باحث من تعريفه للنص بين الاتجاه الدلالي والتداولي والاتصالي والسيميولوجي والبينوي ،وفي هذه الجزئية تبين أن التراث العربي البلاغي والأصولي كان له قصب السبق في الحوض والكلام بشأن النصوص وهذا من خلال اعتكافهم على تدارس القرآن الكريم فكان

مصدر قوقم وبالاغتهم وحجاجهم ،فأظهروا الإبداع في مؤلفاتهم حول مفهوم النص وأنواعه ووظائفه وخصائصه لفظا ومعنا، وقضية البناء النصي شكلا ومضمونا وتأويلا ومظاهر التماسك النصي، وخصوصيات التعبير القرآني، وكلام يطول ولا ينتهي حول النص القرآني فكلماته لا تنفذ.

إن مسألة تحديد مفه وم للنص صعبة للغاية لكثرة ما قيل حوله، الأمر الذي قاد الباحثين فيه إلى الكلام حول علاقة النص بمصطلح الخطاب وانقسموا إلى اتجاهين، الأول يعتبر النص والخطاب مصطلحان لمفهوم واحد، والثاني ميز بينهما، والاختلاف بالرأي دلالة على عمق النظر في التحليل.

لقد أثبتت النظرية النصية وجودها ودورها الهام والإيجابي في دراسة التواصل اللغوي وفي مسايرة متطلبات هذا التواصل برسم قواعده وشروطه وإدخال عوامل غير لسانية ترتبط به، فلقد أطلق المخصصون في بناء النظرية العنان لأفكارهم فصنعوا نماذج لوصف النصوص وتحليلها فأقاموا علما جديدا هو لسانيات النص له مصطلحاته ومفاهيمه ومنهجه ومبادئه وأسسه وقواعده التي تجعله علما لسانيا بامتياز.



# جهود علماء العربية في تحليل النص القرآني والتأسيس لنظرية نصية

- 1- مناهج البحث في النص القرآني قبل ظهور نظرية النظم.
- 2- الدراسات البلاغية و البيانية المؤثرة في الفكر البلاغي لعبد القاهر الجرجايي
  - 3- مفاهيم نحو النص في نظرية النظم للجرجاني
  - 4- التحليل النصي للنص القرآني عند الزمخشري

كان لظهور القرآن الكريم في حياة العرب ثورة علمية، وفكرا جديدا، ومنهجا مختلفا في العقيدة والحياة، وقد اشتغل العرب والعجم في معرفته، شكلا ومضمونا، فأدهشهم نظمه قبل مضمونه، وأولهم الشعراء فراحوا يتحدونه بكلام لا يسمن ولا يغني من جوع، وكثر كلام النحاة والنقاد والبلاغيين والمفسرين والأصوليين وغيرهم عن إعجاز القرآن الكريم بالإجماع، فسلك كل اتجاه منهجا يثبت من خلاله تفرد القرآن الكريم من جهة نظمه وتأليفه، فوجدوا أنفسهم يبحثون في مسائل لغوية تتجاوز الجملة وتتعلق بمصير متواليات جملية حين اكتشفوا البناء اللغوي المتين والمتماسك بين آياته وسوره.

# المبحث الأول:مناهج البحث في النص القرآني قبل ظهور نظرية النظم

لقد بدأ الاهتمام بأساليب التعبير القرآني منذ أواخر القرن الثاني للهجرة، بسبب التأثير الشديد والعميق لهذا النص في نفوس العرب، بما جاء فيه من سحر في البيان، وأسرار في الكلام، وغريب في الألفاظ وصدق في المعاني، وتنوع مواضيعه بين التشريع والقصص والإخبار عن الغيبيات، فكان العرب أقدر الناس على قراءته وفهمه وإدراك مظاهر الإعجاز فيه، لكونه جاء بلسانهم.

# منهج التعامل الأولي مع النص القرآني:

كانت البدايات الأولى من الاهتمام بالنص القرآني في عهد النبي صلى الله عليه و سلم ثم الصحابة رضوان الله عليهم تقتصر على تفسير الآيات والسور، وقد كان الصحابة يتحرجون من الخوض في القرآن الكريم بالشرح والتفسير مهابة ومخافة هذا النص المقدس، لأنه ليس من كلام البشر، ومن ذلك ما أخرجه أبوعبيد في الفضائل عن إبراهيم التيمي أن أبا بكر الصديق سئل عن قوله تعالى قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَفَرَهَةَ وَأَبّاً ۞ ﴾ أبوعبيد في الفضائل عن إبراهيم التيمي أن أبا بكر الصديق الله ما لا أعلم "أ، بينما نجد ابن عباس في يفسر القرآن الكريم ويستند على كلام العرب من الشعر، ثم انتشرت مدارس التفسير.

# مواحل الدرس القرآني عند لحُبَّد زغلول سلام:

لقد صنّف الباحث مُحَّد زغلول سلام الدراسات التي اشتغلت بالدرس القرآني تفسيرا ولغة ونحوا وبلاغة واعجازا إلى ثلاثة جداول<sup>2</sup> ،ويقصد بها المراحل التاريخية لتطور البحث في الدرس القرآني من خلال ما صدر من كتب وأبحاث نظرية وتطبيقية.

<sup>1</sup> مجد زغلول سلام، أثر القرآن في تطور النقد العربي إلى آخر القرن الرابع الهجري، مكتبة الشباب، المنيرة، مصر، ط1، ص 31

<sup>2</sup> ينظر: محد ز غلول سلام، المرجع نفسه ص 36

# الجدول الأول: مرحلة التفسير بالمأثور

تدخل ضمن تخصص علوم القرآن، حيث اعتمدت الدراسات على المنهج التفسيري كما أصلوا له حيث اعتمدوا على تفسير القرآن بالقرآن، فقد جاء في كتب علماء الأصول مقولة مشهورة" فأحسن الطرق التفسير،أن يفسر القرآن بالقرآن، فما أجمل في مكان فإنه قد فصل في موضع آخر وما اختصر في مكان فإنه قد بسط في "1 ثم التفسير بالاستناد لأحاديث رسول الله عليه، ثم بأقوال الصحابة، ثم التابعين محترمين هذا التدرج في السند، واشتهر في هذه الفترة تفسير الطبري

### الجدول الثانى: مرحلة الدراسات النحوية و اللغوية

فتناول أهال اللغة والنحو ألفاظ القرآن ومعانيها بالبحث والتحقيق والكشف عن أسرارها خاصة غريب الألفاظ، واستندوا لأجال ذلك على معهود العرب في كلامها فكانت لهم خرجات ميدانية للبادية والإلمام باللهجات المختلفة للقبائل العربية وجمعوا الشواهد لحفظ اللغة ،والملاحظ في كتاباقم هو اتخاذهم عناوين مشتركة، إذ نجد معاني القرآن عندكل من الكسائي والأخفش وأبو جعفر الرءواسي والنضر بن شميل والمازي والفراء والزجاج وأبو على الفارسي وأبو جعفر النحاس وقطرب، ونجد ألفاظ القرآن عند أبو عبيدة، والدوسي وابن قتيبة، واليزيدي ومُحمَّد بن سلام الجمحي وأبو عبد الله بن عرفة، إضافة إلى كتابات أخرى متعلقة بجوانب أخرى في لغة القرآن، ومن الدراسات اللغوية المتقدمة والمتطورة في لغة القرآن، مجاز القرآن لرأبي عبيدة)، ومشكل القرآن (ابن قتيبة)

# الجدول الثالث:

بدأ الدرس اللغوي عهدا جديدا ومتميزا من خلال قراء تهم لنصوص القرآن وإعجابهم الشديد بسحر بيانه وبديع نظمه و تأليفه، فكانت نصوصه كالبنيان المرصوص، وعنوا بالقضايا البلاغية عناية فائقة كشفت عن أسرار الإعجاز في هذه النصوص حين قارنته بأساليب العرب وفنونها في القول، واشتهرت هذه الفترة كتابات حول الإعجاز البلاغي للقرآن والكثير منها حمل عنوان إعجاز القرآن عندكل من: محمد بن نحمد بن فحد بن بن الرماني، حمد بن فحد بن البراهيم الخطابي، وأبو بكر بن الطيب الباقلاني، كما لا يخف على أحد الدور الذي قام به المعتزلة في الإشهار لقضية الإعجاز في القرآن وانقسامهم بين القول بالصرفة من عطاء بن واصل النظام وبين إظهار لأسرار الإعجاز في القرآن.

# المبحث الثانى: الدراسات البلاغية و البيانية المؤثرة في فكر البلاغي لدى عبد القاهر الجرجاني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القادر الحسين،معايير القبول والرد لتفسير النص القرآني، دار الغوثاني للدراسات القرآنية،دمشق،ط2، 2012، ص578.

لم تكن نظرية النظم وليد العدم فقد شغلت بال النحاة والنقاد وأهل البلاغة فنجد سيبوية يصنف الكلام إلى أقسام بالنظر إلى موقع الألفاظ واتصالها بالمعاني فيقول: "هذا باب الاستقامة من الكلام والإحالة : فمنه مستقيم حسن، ومحال ،و مستقيم كذب ،و مستقيم قبيح ،وما هو محال كذب، فأما المستقيم الحسن فقولك: أتيتك أمس وسآتيك غدا. وأما المحال فأن تنقض أول كلامك بآخره فتقول: أتيتك غدا و سآتيك أمس. وأما المستقيم الكذب فقولك : حملت الجبل وشربت ماء البحر ونحوه. وأما المستقيم القبيح فأن تضع اللفظ في غير موضعه، نحو قولك: قد زيدا رأيت ، وكي زيدا يأتيك، وأشباه هذا. وأما المحال الكذب فأن تقول : سوف أشرب ماء البحر أمس".

واعتمد عبد القاهر الجرجاني وهو يصوغ نظريته في النظم على الجهود الفكرية لسابقيه، نذكر منهم الجاحظ والخطابي والرماني والواسطي ،القاضي عبد الجبار، حيث بحثوا في أساليب الكلام المختلفة، خاصة وجوه الإعجاز القرآني وفي البلاغة القرآنية فأثبتوا تميزها وتفردها عن باقي الخطابات العربية من الشعر أو النثر.

# 1-النظم عند الجاحظ:

يشهد للجاحظ رصيده العلمي الغزير من خلال ما قدمه من كتب تنوعت بين الأدب والنقد والبلاغة والإعجاز القرآن،كان سليط اللسان ضدكل نتاج أدبي رديء لا يتوافق مع مقايس البلاغة والذوق الأدبي العربي الراقي، خاصة مع اختلاط العرب بالعجم، وقد كان معروفا بمذهبه النقدي في مناصرة اللفظ على حساب المعنى في الشعر، يقول الجاحظ: "فإنما الشعر صناعة وضرب من النسج وجنس من التصوير" وهذا لا يعن أنه يقلل من شأن المعاني حين يراها مطوحة في الطريق يعرفها العجمي والعربي والبدوي والقروي بل المعاني مرتبطة بالألفاظ وتتحقق في طريقة النظم فالشعر كان صنعة العرب وديوانهم الذي يروي حياتهم وأجحادهم ومفاخراتهم وأنسابهم وحروبهم وغزلهم وحكمهم وهجاءهم ورثاءهم وأيامهم و... ، فنجد قطعة من الشعر تصور في مخيلة شاعرها أو متلقبها لوحة فنية ، فالشعر صناعة بالألفاظ الشريفة لتدل على المعاني الراقية، وتحدث عن نظم الشعر، قال: "أجود الشعر ما رأيته متلاحم الأجزاء ،سهل المخارج ، فتعلم بذلك أنه أفرغ إفراغا وسبك سبكا واحدا، فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان"، وقد سار على مذهبه الكثيرون مثل ابن بشر الآمدي وابن رشيق وأبي هالال العسكري، يقول الآمدي :" ومن الدليل على أن مدار البلاغة على تحسين اللفظ ...أن الخطب الرائقة والأشعار الرائعة، ما عملت لإفهام المعاني فقط، لأن الرديء من الألفاظ يقوم مقام الجيد منها في الإفهام، وإنما يدل حسن الكلام وإحكام صنعته ، ورونق ألفاظه وجودة الألفاظ يقوم مقام الجيد منها في الإفهام، وإنما يدل حسن الكلام وإحكام صنعته ، ورونق ألفاظه وجودة

<sup>2</sup> أبو عثمان عمرو بن بحر، الحيوان، تح:فوزي عطوي،مكتبة محد حسين النوري،دمشق، ج3، ط1، 1968، ص132

<sup>.</sup> سيبويه عمرو بن عثمان ،الكتاب، تح: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، (دط)، (طت)، ص $^{1}$ 

مطالعه وحسن مقاطعه وبديع مباديه، وغريب معانيه - على فضل قائله و فهم منشيه، وأكثر هذه الأوصاف ترجع إلى الألفاظ دون المعاني...ولهذا تأنق الكاتب في الرسالة ، والخطيب في الخطبة، والشاعر في القصيدة،...يبالغون في تجويدها ويغلون في ترتيبها، ليدلوا على براعتهم وحذقهم بصناعتهم ... ولوكان الأمر في المعاني لطرحوا أكثر ذلك فربحوا كذا كثيرا وأسقطوا عن أنفسهم تعبا طويلا.."

وقد كتب الجاحظ في الإعجاز القرآني كتابا سماه "نظم القرآن" غير أنه مفقود بإجماع العلماء فيذكر الخياط المعتزلي عن الكتاب: "ولا يعرف كتاب في الاحتجاج لنظم القرآن وعجيب تأليفه وأنه حجة لمحمد صلى الله عليه وسلم على نبوته غير كتاب الجاحظ "، وقال أيضا: "فمن قرأ كتاب عمرو الجاحظ في الرد على المشبهة وكتابه في الإخبار وإثبات النبوة وكتابه في نظم القرآن، علم أن له في الإسلام غناء عظيما لم يكن الله عز وجل ليضيعه له "2.

إن براعة الجاحظ في التمييز بين الكلام الجيد البليغ عن الكلام الرديء، لن تنقصه البراعة في تمييز البلاغة القرآنية عن غيرها من الخطابات والكلام، وينزلها المكانة التي تليق بها، يقول الجاحظ: "إن رجلا من العرب لو قرأ على رجل من خطبائهم وبلغائهم سورة واحدة طويلة أو قصيرة ليتبين له في نظامها ومخرجها ،وفي لفظها وطبعها أنه عاجز عن مثلها ولو تحدى بها أبلغ العرب لظهر عجزه وليس في الحرف والحرفين والكلمة والكلمة والكلمة والكلمة في العرب لفهم أن يقول رجل منهم (الحمد لله) و(إنا لله) و(على الله توكلنا) و(ربنا الله) و(حسبنا الله و نعم الوكيل)، وهذا كله في القرآن غير أنه متفرق غير مجتمع، ولو أراد أنطق الناس أن يؤلف من هذا الضرب سورة واحدة طويلة أو قصيرة على نظم القرآن وطبعه وتأليفه ومخرجه لما قدر عليه ولو استعان بجميع قحطان ومعد بن عدنان "3 فكان القرن الثالث للهجرة بداية وتأليفه ومخرجه لما قدر عليه ولو استعان بجميع قحطان ومعد بن عدنان "3 فكان القرن الثالث للهجرة بداية الخوض في المباحث البلاغية لقضية الإعجاز القرآني حيث بدأ التأليف في غريب ألفاظ ومفردات القرآن.

# 2-النظم في كتاب النكت في إعجاز القرآن للرمايي:

يميل الرماني إلى الفكر الاعتزالي فهو ينطلق من الدال ليصل إلى المدلول ولا يختلف عن الجاحظ، ويعرف البلاغة أنها إيصال المعنى إلى القلب في أحسن صورة من اللفظ" وبعدما يقسم البلاغة إلى ثلاث طبقات يجعل بلاغة القرآن الكريم هي أعلى مراتبها، فلم يستطع أحد أن ينظم مثل ما جاء في القرآن من أهل البلاغة والبيان، فأظهرت إعجازه من وجوه عدة أساليب الكلام لذلك اشتغلت به العقول والأفهام من أهل البلاغة والبيان، فأظهرت إعجازه من وجوه عدة

<sup>2</sup> حاتم الضامن ،نظرية النظم تاريخ و تطور ،دار الحرية للطباعة ،بغداد ،1979 ،د.ط ،ص21. <sup>3</sup> أحمد مجد عبد الراضي ،المعابير النصية في القرآن الكريم، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2010، ص22

أبو هلال العسكري، في الصناعتين الكتابة و الشعر،تح: مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت،ط1، 1981، ص 57.

يحصرها الرماني في سبع جهات: "ترك المعارضة مع توفر الدواعي وشدة الحاجة، والتحدي للكافة، والصرفة والبلاغة والأخبار الصادقة عن الأمور المستقبلة، ونقض العادة، وقياسه بكل معجزة." 1

إن دراسته العميقة لبلاغة القرآن الكريم كانت مثمرة وله فيها وجهة رأي صائبة ونظرة ثاقبة، فقد ميز الرماني بين نوعين من الدلالة وهما دلالة الأسماء والصفات، ودلالة التأليف، فيرى أن الأولى متناهية ومحدودة، بينما الدلالة الثانية فيصفها كونما غير متناهية وتستمر في إنتاج الدلالة يقول الرماني: "وحسن البيان في الكلام على مراتب، فأعلاه مرتبة ما جمع أسباب الحسن في العبارة من تعديل النظم حتى يحسن في السمع ويسهل على اللسان وتتقبله النفس تقبل البرهان، والبيان في الكلام لا يخلو من أن يكون باسم أو صفة أو تأليف من غير السم أو صفة أو صفة أو صفة أو صفة كقولك "غلام زيد"، فهذا التأليف يدل على الملك من غير ذكر له باسم أو صفة كقولك قاتل تدل على مقتول وقتل من غير ذكر اسم أو صفة لواحد منهما، ولكن المعنى مضمن بالصفة المشتقة، وإن لم يكن له صفته، ودلالة الأسماء والصفات متناهية، فأما دلالة التأليف فليس لها نحاية، ولهذا صح التحدي فيها بالمعارضة ليظهر المعجزة"2

ويشبه الرماني دلالة التأليف في القرآن بالعدد في كونه لا يصل إلى نماية، وهنا يكمن حسن البيان وتظهر الميزة في النظم وحسن التأليف في الألفاظ على طريقة مخصوصة توثر في نفس المتلقي وفهمه وتفاعله مع السنص القرآني، ويبورد الرماني آيات من القرآن يبين من خلالها دلالة التأليف وأثرها في بلاغة هذا السنص،قال تَعَالَى: ﴿ كَمُ تَرَّوُا مِن جَنَّتِ وَعُبُونِ فَي وَرُرُوع وَمَقَامٍ كَرِيهِ فَي السحان المعالى، قال تعالى: ﴿ كَمُ تَرَوُّا مِن جَنَّتِ وَعُبُونِ فَي وَرُرُوع وَمَقَامٍ كَرِيهِ فَي السحان المعالى، قال تعالى: ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنْهُمْ أَجْمَعِينَ فَي السحان عجيب يوجب التحذير و الاغترار بالإمهال،قال تعَالى: ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنْهُمْ أَجْمَعِينَ فَي السحان وقال تعَالى: ﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنْهُمْ أَجْمَعِينَ فَي السحان وقال تعَالى: ﴿ وَالْ تَعَالَى: ﴿ وَالْ تَعَالَى: ﴿ وَالْ تَعَالَى: ﴿ وَالْ تَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَلَى: ﴿ وَالْمَعَلَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَالْمَعَالَى: ﴿ وَمَا يَكُونُ اللَّهِ مُعَالِمُ المُعَمَلِ عَلَيْهُ مَلِهُ مُعَالِمُ وَهِي مَعَالَة فَي اللَّهُ وَلَي مَوْدِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ فَي وَعَالَة وَالْمَعَلَى: ﴿ وَالْمَعَلَى: ﴿ وَمَا مَن الحَلَى المَعْلَى: ﴿ وَمَا المُلْعُ مَا لُمَعْمَا اللَّهُ مَا كُنتَ فِي عَلَمْ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُ وَيُولُ الْمُورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ فَي وَعَالَة وَالْمَالَة فَصَرُكُ الْمُورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ فَي وَعَلَامَ عَلَاءَكَ غَطَامَكَ غَطَامَكَ غَطَامَكَ غَطَامَكُ عَلَامُ المُعْمَالِهُ وَالْمَعْمَالُونُ الْمَعْمَالِهُ وَالْمَعْمَالِهُ وَالْمَعْمَالِ اللهِ الْمُلْعَمِلِ النَافُ مِن التنفيرِ عَلَامُ المُعْمَالِ عَلَى اللَّهُ مَا يَحُولُ الْمُعْمَالِ عَلَى اللَّهُ مَا يُعْمَالُهُ الْمُعْمَالِ عَلَى اللَّهُ مَا يُحُولُ مِن التنفيرِ مِن التنفيرِ عَلَى المُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى المُعْمَالِ عَلَى المُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ وَلَا الْمُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى المُعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى المَعْمَالِ عَلَى الْمُعْمَالِ عَلَى المُعْمَال

2 أبو الحسن على بن عيسى الرماني، المرجع نفسه، ص107

<sup>1</sup> أبو الحسن علي بن عيسى الرماني، ثلاث رسائل في الإعجاز، تح: محد خلف الله أحمد و محد زغلول سلامة، دار المعارف مصر، ط3،1976، ص 109

وبحذا فإن الألفاظ المنعزلة عن التركيب لا تجزئ فيها المعارضة ولا يظهر فيها الإعجاز، بل اللفظة تستمد حسنها وجمالها وتأثيرها في النفس من خلال تموقعها المناسب بحسن جوارها مع ما قبلها ومع ما بعدها، حيث تنشأ مجموعة من العلاقات بين الألفاظ سواء على مستوى الأفقي بسبب تراصها في المستوى النحوي وفي الجهة الأخرى أي المستوى الرأسي حيث تظهر المعاني متدفقة من غير حد، وهذا المجهود الفكري الذي توصل إليه الرماني لاق قبولا و مكانا له في تصور الجرجاني، يقول سعيد حسن بحيري:" إن فكرة دلالة التأليف غير المتناهية التي جاء بما الرماني أثرت في وضوح تصور الجرجاني وعمقه حول دور العلاقات في تشكيل القيم."

# 3-النظم في كتاب بيان إعجاز القرآن للخطابي:

يقول الخطابي في بيان إعجاز القرآن: "وإنما يقوم الكلام بهذه الأشياء الثلاثة لفظ حامل، ومعنى به قائم، ورباط لهما ناظم، وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف والفضيلة حتى لا ترى شيئا من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من ألفاظه، ولا ترى نظما أحسن تأليفا، ولا أشد تلاؤما وتشاكلا من نظمه، وأما المعاني فلا خفاء على ذي عقل أنها هي التي تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابها، والترقي في أعلى درجات الفضل في نعوتها "2"، لقد تحول الخطاب من الكلام عن البلاغة العربية إلى وصف بلاغة النص القرآني، حيث جعله في أعلى مراتب الكلام، حيث أن طريقة نظمه مخصوصة جمعت بين شرف الألفاظ وفصاحتها، وجزالتها وتموقعها وبين دقة المعاني وتطورها، فكان النظم لديه حسن التأليف وشدة التلاؤم والتشاكل بين اللفظ والمعني، ولا يدرك ذلك إلا أهل البلاغة والبيان فأدركوا إعجاز القرآن البلاغي.

يذهب الخطابي أن هناك من طعنوا في النظم القرآني حين قالوا: وقد يدخل بين الكلامين ما ليس من جنسهما ولا قبيلهما، نحو قوله تعالى في سورة القيامة: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ عَبَيرَةٌ ﴿ وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴿ وَلَا لَّكِرُو الْقَالَةُ لِتَعْجَلَ بِهِ وَلَا اللّهَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ وَلَا تَلْقِيامَةُ وَوَ وَانّهُ وَاللّهُ وَا وَلّهُ وَاللّهُ وَال

ردا على هذا الافتراء يقول الخطابي: "هذا عارض من حال دعت الحاجة إلى ذكره في قوله تعالى لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِيَعْجَلَ بِهِ لِسَانَكَ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْنَا جَمَعَهُ وَقُوْءَانَهُ ﴿ ﴿ فَإِذَا قَرْأَنَّهُ فَأَتَبَعْ قُوْءَانَهُ ﴿ ﴿ فَيُ اللَّهُ لُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>2</sup> أبو سليمان الخطابي،ثلاث رسائل في الإعجاز،تح: مجد خلف الله أحمد و مجد ز غلول سلامة، دار المعارف مصر، ط3، 1976، ص 27

<sup>1</sup> سعيد حسن بحيري، دراسات لغوية و تطبيقية في العلاقة بين البنية و الدلالة،مكتبة الأداب، القاهرة، ط1، 2005، ص 180

للرجل وأنت تحدثه بحديث فيشتغل عنك، ويقبل على شيء آخر، أقبل على واسمع ما أقول وافهم عني، ونحو هذا من الكلام، ثم تصل حديثك ولا يكون بذلك خارجا عن الكلام الأول قاطعا له، إنما تكون به مستوصلا للكلام مستعيدا له، وكان رسول الله على أميا لا يقرأ ولا يكتب، وكان إذا نزل الوحي وسمع القرآن حرك لسانه يستذكر به، فقيل له : تفهم ما يوحى إليك، ولا تتقلبه بلسانك، فإنا نجمعه لك ونحفظه عليك، وقد روي عن ابن عباس في تفسير قوله تعالى: "لا تُحرُكُ ليه الله القرآن يحرك لسانه مخافة أن يتفلت منه" أن إن الخطابي يدافع عن الوحدة البنائية للنص القرآني بمنطق أهل البلاغة والبيان فقد أثبت أن هذا النص المعجز لم يخرج عن معهود العرب في كلامها، فعملية التواصل بين المخاطب والمسل المكلف بالوحي، فهي عناصر والمتلقي لاتتحقق بسهولة إذ يراعي حال المتلقي ومدى انتباهه و اهتمامه بالخطاب والمرسل المكلف بالوحي، فهي عناصر تواصلية تميز الخطاب القرآني، ورسولنا الكريم كان على درجة من الاهتمام للوحي المنزل بلغت به أن يتلقفه معنى ومبنى من حيث أنه سيكون مبلغا لهذا القرآن في المرحلة الجديدة لعملية التواصل مع المكلفين بتعاليم القرآن، ففي قوله تعالى : المنفسي للنبي الكريم وجعل حالة تلقيه للنص القرآني تتم بطريقة ناجحة، وذلك يدخل ضمن الاستراتيجية التوجيهية النفسي للنبي الكريم وجعل حالة تلقيه للنص القرآني تتم بطريقة ناجحة، وذلك يدخل ضمن الاستراتيجية التوجيهية للخطاب، وليس كلاما حشوا للنظم القرآني.

# 4- النظم في كتاب إعجاز القرآن للباقلاني:

يذكر أبو بكر محلًا بن الطيب الباقلاني أن الدراسات التي سبقته في الكتابة عن إعجاز القرآن ترى الإعجاز من ثلاثة وجوه: "وجه أول: يتضمن الإخبار عن الغيوب، وذلك مما لا يقدر عليه البشر ولا سبيل لهم إليه.

وجه ثان: في أن النبي صل الله عليه و سلم كان أميا لا يكتب ولا يحسن أن يقرآ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِتَب وَلَا تَخُطُّهُ وِبِيمِينِكَ إِذَا لَارْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ ﴾ العنكبوت [48]

وجه ثالث:أنه بديع النظم،عجيب التأليف،متناه في البلاغة إلى الحد الذي يعلم عجز الخلق عنه" ويفصل الباقلاني في هذا الوجه الأخير والذي يهم البحث، حيث ذكر مجموعة من المعاني تتعلق بتفرد النظم القرآني عن كلام العرب رغم أنه نزل بلسانهم، وقد نقلها أحمد صقر عن الباقلاني كما يلي: "فالذي يشتمل عليه بديع نظمه المتضمن للإعجاز وجوه:

2 أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن، تح: أحمد صقر، دار المعارف، مصر، ط2، ص49.

أبو سليمان الخطابي،المرجع نفسه،000 و 1

-منها ما يرجع إلى الجملة، وذلك أن نظم القرآن على تصرف وجوهه، وتباين مذاهبه خارج عن المعهود من نظام جميع كلامهم، ومباين للمألوف من ترتيب خطابهم، وله أسلوب يختص به، ويتميز في تصرفه عن أساليب الكلام المعتاد".

-ومنها أنه ليس للعرب كلام مشتمل على هذه الفصاحة والغرابة والتصرف البديع، والمعاني اللطيفة، والفوائد الغزيرة، والحكم الكثيرة، والتناسب في البلاغة، والتشابه في البراعة، على هذا الطول، وعلى هذا القدر..وهذا المعنى هو غير المعنى الأول، فتأمله تعرف الفصل.

-والمعنى الثالث: أن عجيب نظمه، وبديع تأليفه لا يتفاوت ولا يتباين، على ما يتصرف إليه من الوجوه التي يتصرف فيها ويشتمل عليها وإنما هو على حد واحد في حسن النظم، وبديع التأليف والرصف، لا تفاوت فيه ولا انحطاط عن المنزلة العليا، ولا إسفاف فيه إلى الرتبة الدنيا. وكذلك قد تأملنا ما يتصرف إليه من وجوه الخطاب من الآيات الطويلة والقصيرة، فرأينا الإعجاز في جميعها على حد واحد لا يختلف. وكذلك قد يتفاوت كلام الناس عند إعادة ذكر القصة الواحدة، تفاوتا بينا، ويختلف اختلافا كثيرا، ونظرنا القرآن فيما يعاد ذكره من القصة الواحدة فرأيناه غير مختلف ولا متفاوت بل هو على نهاية البلاغة، وغاية البراعة، فعلمنا بذلك أنه مما لا يقدر عليه البشر."

- المعنى الرابع: أن كلام الفصحاء يتفاوت تفاوتا بينا في الفصل والوصل والعلو والنزول، والتقريب والتبعيد، وغير ذلك مما ينقسم إليه الخطاب عند النظم، ويتصرف فيه من القول عند الضم والجمع. وكذلك يختلف سبيل غيره عند الخروج من شيء إلى شيء، والتحول من باب إلى باب. والقرآن على اختلاف فنونه، وما يتصرف فيه من الوجوه الكثيرة، والطرق المختلفة - يجعل المختلف كالمؤتلف، والمتباين كالمتناسب، والمنتافر في الأفراد إلى حد الآحاد. وهذا أمر عجيب، تبين به الفصاحة وتظهر به البلاغة، ويخرج معه الكلام عن حد العادة، ويتجاوز العرف.

-والمعنى الخامس: أن نظم القرآن وقع موقعا في البلاغة يخرج عن عادة كلام الجن، كما يخرج عن عادة كلام الإنس، فهم يعجزون عن الإتيان بمثله كعجزنا، ويقصرون دونه كقصورنا.

-والمعنى السادس: أن الذي ينقسم عليه الخطاب، من البسط والاقتصار، والجمع والتفريق، والاستعارة والمعنى السادس: أن الذي ينقسم عليه الخطاب، من الوجود في كلامهم موجود في القرآن، وكل ذلك مما يتجاوز حدود كلامهم المعتاد بينهم في الفصاحة والإبداع و البلاغة.

.

<sup>1</sup> أبوبكر الباقلاني، المرجع نفسه، ص69

-والمعنى السابع:أن المعاني التي تضمنها في أصل وضع الشريعة والأحكام والاحتجاجات في أصل الدين، والـرد علـي الملحـدين، علـي تلـك الألفـاظ البديعـة، وموافقـة بعضـها بعضـا في اللطـف والبراعـة ممـا يتعـذر علـي البشر ويمتنع.

-والمعنى الثامن:أن الكلام يتبين فضله ورجحان فصاحته، بأن تذكر منه الكلمة في تضاعيف كلام، أو تقذف ما بين شعر، فتأخذها الأسماع وتتشوق إليها النفوس، ويرى وجه رونقها باديا، غامرا سائر ما تقرن به، كالبدرة التي تبري في سلك من خبرز، وكالياقوتة في واسطة العقيد. وأنت تبرى الكلمية من القبرآن يتمثل بما في تضاعيف كلام كثير، وهي غرة جميعه، وواسطة عقده، والمنادى على نفسه بتميزه، وتخصصه برونقه وجماله، واعتراضه في حسنه ومائه.

ولـولا هـذه الـتي بيناهـا، لم يتحـير في أهـل الفصـاحة، ولكـانوا يفزعـون إلى التعمـل للمقابلـة، والتصـنع للمعارضـة... فلما لم نرهم اشتغلوا بذلك- علم أن أهل المعرفة منهم بالصنعة إنما عدلوا عن هذه الأمور، لعلمهم بعجزهم عنه، وقصور فصاحتهم دون.

-المعنى التاسع: أن الحروف التي بني عليها كلام العرب تسعة وعشرون حرفا، وعدد السور التي افتتح فيها بذكر الحروف ثمانية وعشرون سورة، وجملة ما ذكر من هذه الحروف في أوائل السور من حروف المعجم نصف الجملة، وهو أربعة عشر حرفا، ليدل بالمذكور على غيره، وليعرفوا أن هذا الكلام منتظم من الحروف التي ينظمون بها كلامهم.

-والمعنى العاشر: أنه سهل سبيله، فهو خارج عن الوحشى المستكره والغريب المستنكر، وعن الصنعة المتكلفة، وجعله قريبًا إلى الأفهام، يبادر معناه لفظه إلى القلب، ويسابق المغزي منه عبارته إلى النفس، وهو مع ذلك ممتنع المطلب، عسير المتناول، غير مطمع مع قربه في نفسه، ولا موهم مع دنوه في موقعه-أن يقدر عليه، أو يظفر به."

لم يختلف الباقلاني عن سابقيه من علماء الإعجاز في بلاغة القرآن، حيث استخدم مصطلح النظم ويقصد به بديع التأليف والرصف وترتيب الخطاب، يقول في هذا الشأن :"ليس الإعجاز في نفس الحروف وإنما في نظمها وإحكام رصفها، وليس رصفها أكثر من وجودها متقدمة ومتأخرة، ومترتبة في الوجود وليس لها نظم سواها، وهو كتتابع الحركات في السماء، ووجود بعضها قبل بعض، ووجود بعضها بعد بعض"2، ويـدل هـذا الكـلام أن الرصـف لا يقتصـر علـي تعلـق الحـروف بعضـها ببعض داخـل اللفـظ، ولكـن يكـون الأمـر

71 أبو بكر الباقلاني،المرجع نفسه،00 و  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو بكر الباقلاني، التمهيد، المكتبة الشرقية، بيروت، لبنان، (دط)، 1957، ص 151.

كذلك مع الألفاظ داخل الآية، ومع الآيات داخل السورة، ومع السور داخل المصحف، فكل وضع بقصد بحيث يكون النص القرآني مترابطا من حيث المبنى.

كما أنه استخدم مفاهيم لسانية حديثة تخص علم النص، منها: وجوه الخطاب، أساليب الكلام، لكنه لم يصل إلى مفهوم واضح في قضية النظم كما فعل الجرجاني، ولم يحدد لنا المزية في أسلوب القرآن هل تعود للفظ أم للمعاني؟ وكيف يكون بديع التأليف وحسن الرصف لتظهر البلاغة القرآنية في أعلى مراتبها، أنظر مسئلا إلى تحليله البلاغي في قوله تعالى ﴿ قَائِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلنَّيلَ سَكَنَا وَٱلنَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ حُسَبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ المَيلِيدِ ﴿ ﴾ اللاعام البلاغي في قوله تعالى ﴿ قَائِقُ ٱلْإِصْبَاح وَجَعَلَ اللّهِ الله سكنا، والشمس والقمر حسبانا، ذلك تقدير العزيز العليم، التي ألف بحا، واحتج بحا على ظهور عمل الليل سكنا، والشمس والقمر حسبانا، ذلك تقدير العزيز العليم، التي ألف بحا، واحتج بحا على ظهور عدن قدرته ونفوذ أمره، أليس في كل كلمة منها في نفسها غرة، وبمفردها درة، وهو مع ذلك بين أنه يصدر عن علو الأمر، ونفاذ القهر، ويتجلى في بحجة القدرة، ويجمع السلاسة إلى الرصانة، والسلامة إلى المتانة، والرونق الصافي، ولست أقول شمل الإطباق المليح، والإنجاز اللطيف، والتعديل والتمثيل، والتقريب والتشكيل، وإن قد جمع ذلك وأكثر منه ، لأن العجب ما بينا من انفراد كل كلمة بنفسها حتى تصلح أن تكون عين رسالة أو خطبة، أو وجه قصيدة، أو فقرة، فإذا ألفت ازدادت حسنا وإحسانا، وزادتك إذا تأملت معوفة العلاقات التي نتجت عن الرصف والضم والتأليف بين المقاطع حتى يتضح الـترابط النصي، فيكشف عن العلاقات التي نتجت عن الرصف والضم والتأليف بين المقاطع حتى يتضح الـترابط النصي، فيكشف عن مواطن الحسن في النظم.

يبدو أنه مهتم بإثبات الإعجاز من زاوية تنصرف إلى نفي كل ما قيل حول القرآن من أباطيل من خلال عقده فصولا في كتابه الإعجاز تتعلق بالإخبار عن الغيبيات وقصص الأولين ونفي الشعر ونفي السجع، ويرى نصر حامد أبوزيد أن الباقلاني يستند على دليل خارجي فربط الإعجاز بالتحدي"وقد تصور الباقلاني أن توجهه بالهدم على قصائد امرئ القيس والبحتري من شأنه أن يثبت له دعوى (الإعجاز) ومفارقة القرآن لكلام البشر، ولكنه لم يدرك أن مفارقة الإعجاز لا بد أن تستند إلى قوانين يمكن للبشر فهمها حتى تثبت دلالة النص على نبوة النبي، ويثبت العجز الذي صاحب التحدي، وهو مفهوم لا يكاد يختلف كثيرا عن مفهوم الصرفة"

<sup>1</sup> عبد الفتاح لاشين، بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار و أثره في الدراسات البلاغية،مطبعة دار القرآن،ميدان الأزهر الشريف،(دط)،ص465.

<sup>2</sup> نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص در اسة في علوم القرآن، المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، ط1، 2014، ص152.

# 5- النظم في كتابات القاضى عبد الجبار:

لقد طرح القاضي عبد الجبار في حديثه عن البلاغة مجموعة من القضايا أهمها:

#### 1/ الفصاحة:

أولى القاضي عبد الجبار المعتنزلي الفصاحة عناية كبيرة بنظم النص القرآني والكلام عموما يقول:" وللذلك لا يصح عندنا-يعني المعتزلة- أن يكون اختصاص القرآن بطريقة من النظم دون الفصاحة التي هي جزالة اللفظ وحسن المعنى، ومتى قال القائل: وإني وإن اعتبرت طريقة النظم، فلابد من اعتبار المزية في الفصاحة، فقد عاد إلى ما أردنا" ويقدم القاضي عبد الجبار في بيان الفصاحة التي بها يفضل بعض الكلام على بعض في الجزء الخاص من كتابه بإعجاز القرآن، رأي شيخه أبي هاشم الجبائي: "إنما يكون الكلام فصيحا لجزالة لفظه وحسن معناه، ولابد من اعتبار الأمرين، لأنه لوكان جزل اللفظ ركيك المعنى لم يعد فصيحا، فإذن يجب أن يكون جامعا لهذين الأمرين، وليس فصاحة الكلام بأن يكون له نظم مخصوص، لأن الخطيب عندهم قد يكون أفصح من الشاعر، والنظم مختلف، إذا أريد بالنظم اختلاف الطريقة، وقد يكون النظم واحدا، وتقع المزية في الفصاحة، فالمعتبر ما ذكرناه، لأنه الذي يتبين في كل نظم وكل طريقة، وإنما النظم، ومن يفضل عليه يفضله في ذلك النظم" 2

وهنا أثير جدل حول بلاغة القرآن الكريم، فهل يستمد النص القرآني بلاغته من الفصاحة؟ أم من النظم؟ أم من تأليفه على طريقة مخصوصة في النظم؟

أما أبو هشام الجبائي فيقصر بلاغة الخطاب أو النص على الفصاحة التي يفضل بما بعض الكلام على بعض، ويقصد بما جزالة اللفظ وحسن المعنى، ويستبعد النظم المخصوص الذي قال به الجاحظ المعتزلي والرماني والباقلاني وغيرهم، ويبرهن على صحة رأيه في تمييزه بين نثر الخطيب ونظم الشاعر وأن الفصاحة قد تتحقق في كلام الخطيب أكثر ما تكون في نظم الشاعر رغم طريقة هذا الأخير المخصوصة من حيث التزامه قواعد نظم الشعر (الوزن و البحر و القافية)،أما إذا كان الشأن بين أهل الصنعة (الشعر) فيحصل التفاضل بينهم على أساس الفصاحة من جزالة اللفظ وحسن المعنى.

و يضيف القاضي عبد الجبار على كلام شيخه الجبائي فيقول:"إن العادة لم تجر بأن يختص واحد بنظم دون غيره، فصارت الطرق التي عليها يقع نظم الكلام الفصيح معتادة، كما أن قدر الفصاحة معتاد، فلابد من

<sup>1</sup> القاضى عبد الجبار، المغني في أبواب التوحيد والعدل، الجزء 16،(دط)،(دت)، ص 196

<sup>2</sup> القاضى عبد الجبار، المرجع نفسه ص197.

مزية فيهما، ولذلك لا يصح عندنا (يريد المعتزلة في عصره) أن يكون اختصاص القرآن بطريقة في النظم دون الفصاحة التي هي جزالة اللفظ وحسن المعنى، ومتى قال القائل: إني وإن اعتبرت طريقة النظم فلابد من اعتبار المزية في الفصاحة فقد عاد إلى ما أردناه" فيرى القاضي عبد الجبار أن نظم الشعر لم يعد طريقة مخصوصة لانتشار الشعر وكثرة نظمه بالطرق المعهودة عند العرب، فتبقى الفصاحة هي المعيار في بلاغة الكلام وتفاضل بعضه على بعض.

ويصف القاضي عبد الجبار الفصاحة في الكلام بقوله: "واعلم أن الفصاحة لا تظهر في أفراد الكلام، وإنما تظهر في الكلام بالضم على طريقة مخصوصة، و لابد مع الضم من أن يكون لكل كلمة صفة، وقد يجوز أن تكون هذه الصفة بالمواضعة التي تتناول الضم، وقد تكون بالإعراب الذي له مدخل فيه، وقد تكون بالموقع، وليس لهذه الأقسام الثلاثة رابع، لأنه إما أن تعتبر فيه الكلمة أو حركاتما أو موقعها، و لابد من الاعتبار في كل كلمة، ثم لا بد من الاعتبار مثله في الكلمات إذا انضم بعضها إلى بعض، لأنه قد يوجد لها عند الانضمام صفة، وكذلك لكيفية إعرابها وحركاتها وموقعها، فعلى هذا الوجه الذي ذكرناه، إنما تظهر مزية الفصاحة بهذه الوجوه،دون ما عداها"2

يتضمن هذا القول مجموعة من المسائل يطرحها القاضي بخصوص الفصاحة و هي:

- لا تحوز اللفظة منفردة خارج التركيب صفة الفصاحة، بل تكون لها الدلالة اللغوية المعجمية.

-أما عندما توجد داخل التركيب (جملة أو نص) أي عندما تأخذ موقعها بحيث تجاورها ألفاظ سابقة وأخرى لاحقة، وهنا تخضع لخاصيتين ،الأولى أن تكون لها رتبة نحوية تدل عليها حركات إعرابية وما ترسمه من فروق في العبارات فتكون مسندا أو مسندا إلية أو فضلة والثانية أن تؤدي غرضا محددا يريده المتكلم وهنا تعمل عملها في الأسلوب فتظهر المزية من خلال استخدامات مخصوصة في الأداء مثل التقديم والتأخير، الحذف، المجاز...، فيصبح الكلام على هذه الحال فصيحا.

- ويقصد بالمواضعة ليس المواضعة اللغوية وإنما الإبدال، يقول نصر حامد أبو زيد:" وليس تفسيرنا للإبدال عند عبد الجبار قائما على التخمين، فهو يشير إلى هذا البعد أحيانا باسم المواضعة التي تتناول الضم"<sup>3</sup>

# 2/المزية في الألفاظ وليست في المعانى:

يربط عبد الجبار في بلاغة الكلام بين جزالة اللفظ وحسن المعنى، يقول في هذا السياق: "فإن قال (قائل): فقد قلتم إن في جملة ما يدخل في الفصاحة حسن المعنى، فهلا اعتبرتموه؟ قيل له: إن المعاني وإن كان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شوقى ضيف،البلاغة – تاريخ و تطور -، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط9، 1995، ص116

القاضي عبد الجبار، المرجع السابق، ص 199 $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  نصر حامد أبو زيد، المرجع السابق،  $^{3}$ 

لابد منها فلا تظهر فيها المزية وإن كانت تظهر في الكلام لأجله، ولذلك نجد المعبرين عن المعنى الواحد يكون أحدها أفصح من الآخر والمعنى متفق، وقد يكون أحد المعنيين أحسن وأرفع، والمعبر عنه في الفصاحة أدون، فهو مما لابد من اعتباره، وإن كانت المزية تظهر بغيره، على أنا نعلم:أن المعاني لا يقع فيها تزايد، فإذن يجب أن يكون الذي يعتبر التزايد عند الألفاظ التي يعبر بها عنها، على ما ذكرناه، فإذا صحت هذه الجملة فالذي تظهر به المزية ليس إلا الإبدال الذي به تختص الكلمات أو التقدم والتأخر الذي يختص الموقع أو الحركات التي تختص الإعراب فبذلك تقع المباينة، و لابد في الكلامين اللذين أحدها أفصح من الآخر أن يكون إنما زاد عليه بكل ذلك، أو بعضه "أ يضع القاضي عبد الجبار نفسه في موضع الجدل مع من يرونه يفضل حسن المعنى في الفصاحة، ليجيب على من يهمه الأمر من المتكلمين المعتزلة خاصة، فيطرح فكرة التزايد ويجعلها في حساب الألفاظ دون المعاني.

وفي إطار حديثة عن إعجاز القرآن يعلن القاضي عبد الجبار أيضا نصرته للفظ بقوله: "وقد علمنا أن لا معتبر بالمعاني في هذا الباب، سواء لورودها على طريق الإبداع أو السبق، فالتحدي بالقرآن لا يصح أن يصرف إلى هذه الوجوه على أنه قد بينا أن التحدي وقع بالقرآن لا بالمعاني، وبينا أنه الذي يبين فيه التفاضل دون المعاني، وإن كان حسن المعاني كالشرط، وكالمؤثر في هذا الباب"<sup>2</sup>

ويعقب عليها عبد القاهر بقوله: "وهذا كلام إذا تأملته لم تجدله معنى يصح عليه، غير أن تجعل تزايد الألفاظ عبارة عن المزايا التي تحدث من توخي معاني النحو وأحكامه فيما بين الكلم، لأن التزايد في الألفاظ من حيث هي ألفاظ ونطق لسان محال" ، وفي نفس الموضع يقول عبد القاهر: "إنهم قالوا- يريد عبد الجبار- إن الفصاحة لا تظهر في أفراد الكلمات وإنما تظهر بالضم على طريقة مخصوصة، فتراهم في الجميع قد دفعوا إلى جعل المزية في معاني النحو وأحكامه من حيث لم يشعروا "

# 3/النظم:

ثم ينتقل عبد الجبار إلى طريقة تأليف الكلام، فيقول: "ولا يمتنع في اللفظة الواحدة أن تكون إذا استعملت في معنى تكون أفصح منها إذا استعملت في غيره، وكذلك فيها إذا تغيرت حركاتها، وكذلك القول في معنى تكون أفصح منها إذا استعملت في غيره، وكذلك فيها إذا تغيرت حركاتها، وكذلك القول في جملة من الكلام...وهذا يبين أن المعتبر في المزية ليس بنية اللفظ، وأن المعتبر فيها ما ذكرناه من الوجوه، فأما حسن النغم وعذوبة القول فمما يزيد الكلام حسنا على السمع، لا أنه يوجد فضلا في الفصاحة ...ولا

<sup>1</sup> القاضى عبد الجبار، المرجع السابق، ج16، ص199 و 200

<sup>2</sup> القاضى عبد الجبار، المرجع نفسه، ص199.

<sup>3</sup> شوقي ضيف، المرجع السابق ص118

<sup>4</sup> شوقي ضيف، المرجع نفسه، ص118

فضل فيما ذكرناه بين الحقيقة والجاز، بيل ربماكان الجاز أدخيل في الفصاحة، لأنه كالاستدلال في اللغة...وكذلك فيلا معتبر بقصر الكلام وطوله وبسطه وإيجازه، لأن كيل ضرب من ذليك ربما يكون في الفصاحة في بعض المواضع من صاحبه" أوواضح أنه لا يجعل للفظة صفة أدبية من حيث هي لفظة مفردة، أو على الأقبل لا يجعل لها شأنا في الفصاحة، ويلاحظ أنها قيد تكون في موضع أفصح منها في موضع آخر، ويشرح ذلك عبد القاهر: "اتضح إذن اتضاحا لا يدع للشك مجالا أن الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة... وبما يشهد لذلك أنك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع ثم تراها بعينها تثقل عليك وتوحشك في موضع آخر "

ويرى لغويو المعتزلة وبالاغيوها أن المزية في الصياغة اللفظية أكثر منها في المعاني، ويستندون على بعض الحجج ذكرها أحمد أبو زيد بقوله: الحجج التي اعتمد عليها المعتزلة في صحة نظريتهم في النظم:

- "تأليف الألفاظ و صياغتها مجال لا حد له لإظهار المهارة والبراعة في حسن البيان وميدان للابتكار والاختراع في اللغة.
- المعبرين من الفصحاء يعبران عن معنى واحد، ويكون أحدهما أفصح من الآخر، ولوكان الأمر في الفصاحة يتعلق بالمعاني لما وقع التفاوت بينهما، وقد يعبر الفصيحان عن معنيين أحدهما حسن، والمعنى الآخر خسيس، ومع ذلك يصح من الناحية البيانية أن يحكم للذي عبر عن المعنى الخسيس بأنه أفصح من الآخر، ولوكان الأمر في الفصاحة عائدا إلى المعنى لما صح ذلك.
- والحجة الثالثة هي حجة التفسير و المفسّر، وهي من أقوى الحجج التي يحتج بها المعتزلة على خصومهم، وخلاصتها أن قيمة الكلام الفصيح لوكانت عائدة إلى المعنى لكان التفسير في مرتبة النص المفسر فصاحة، شعراكان ذلك النص أو قرآنا، لأن التفسير يؤدي معنى النص المفسر "3

### المبحث الثالث: مفاهيم نحو النص في نظرية النظم للجرجاني

# أولا: النظم لغة:

اتفقت في المعاجم اللغوية العربية على أن النظم لا يخرج عن معنى التأليف والضم والإقران والاتساق، بترتيب وترابط، قال ابن فارس: "النظم أصل يدل على تأليف شيء"، وجاء في لسان العرب: "النظم: التأليف، ونظمت اللؤلؤ،أي جمعته في السلك، والتنظيم مثله، ومنه نظمت الشعر، ونظمته، وكل شيء قرنته بآخر أو

<sup>2</sup> شوقي ضيف، المرجع نفسه، ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شوقى ضيف، المرجع نفسه، ص118

ضممت بعضه إلى بعض فقد نظمته، والنظم: المنظوم وصف بالمصدر ،...وكل خيط ينظم به لؤلؤ أو غيره فهو نظام، والانتظام: الاتساق.

وذهب الزمخشري في أساس البلاغة في مادة (نظم): "ومن المجاز: نظم الكلام، وهذا نظم حسن، وانتظم كلامه وأمره، وليس لأمره نظام إذا لم تستقم طريقته" وجاء في معجم اللغة العربية المعاصر: "نظم القرآن:أي عباراته التي تشتمل عليها المصاحف صيغة ولغة "2، وعليه يطلق النظم على ترتيب وتنظيم الأشياء الحسية مثل اللؤلؤ، وكذا تأليف وترتيب وتنظيم الكلام لفظا ومعنى ومنه القول عن قول الشعر كلام موزون ومقفى، لأنه يعتمد طيقة مخصصة في شكله ومعناه.

### ثانيا: النظم في دلائل الإعجاز للجرجاني:

لقد جاءت نظرية عبد القاهر الجرجاني في النظم مفصلة في كتابه دلائل الإعجاز رغم أن محقق الكتاب الأستاذ محمود شاكر يرى أنه يفتقد إلى التبويب والتقسيم والتصنيف، وقد قسّم الكتاب إلى جزأين، الأول خصّه بالتنظير أو قل بالرد أولا على فساد الفكر المعتزلي في اللغة والبيان وإعجاز القرآن وخاصة أفكار القاضي عبد الجبار في الفصاحة والنظم، ثم تقديمه البديل وهو نظريته في النظم بالحجج والبراهين، والقسم الثاني تضمن المباحث البلاغية التي تقوم عليها نظريته التي تضمنت مفاهيم تتعلق بالتماسك النحوي والبلاغي للجمل والنصوص.

# 1- الجزء النظري في دلائل الإعجاز:

لقد تأثر عبد القاهر الجرجاني بأفكار من سبقوه خاصة الجاحظ والباقلاني والقاضي عبد الجبار، ثم ساهم بإبداعه المتميز في النحو والبلاغة بإثراءه النظم بمفاهيم أساسية تبين كيفية التعامل مع النصوص سواء بإنتاجها أو فهمها بمنهج جديد هو نظرية معاني النحو.

وقبل أن يخوض عبد القاهر في بيان مفاهيم نظريته في النظم، تصدى للرد على ما رآه فسادا في الرأي من الذين سبقوه في مسألة الفصاحة والبلاغة ومسألة النظم، واعتبر قولهم في هذه المسائل يشوبه النقص وعدم الوضوح، فيقول: "لايكفي في تفسير الفصاحة، أنما خصوصية في نظم الكلم، وضم بعضها إلى بعض على طريقة مخصوصة، أو على وجوه تظهر بما الفائدة ...بل لا تكون من معرفتها في شيء حتى تفصل القول وتحصل وتضع اليد على الخصائص التي تعرض في نظم الكلم وتعدها واحدة واحدة، وتسمعها شيئا فشيئا"3.

<sup>2</sup> أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، مادة (نظم)، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 2008،ص 2237 <sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، نتح: محمود مجهد شاكر،مكتبة الخانجي، القاهرة،مطبعة المدني، ط3، 1992، ص 36 و 37

لقد اختلف علماء اللغة في بيان أثر الألفاظ والمعاني في إعطاء الكلام قيمته الدلالية، خاصة أن قضية الإعجاز في نظم القرآن الكريم أحدثت نقاشا محتدما في الفكر النقدي والبلاغي أيضا، حيث طرحت قضية الأفضلية بين اللفظ والمعنى، أما الجرجاني فلا يقر بتلك الأفضلية، ولا تظهر مزية أحدهما على الآخر ويعلّق على قولهم في النظم بقوله: "ولكن بقي أن تعلمونا مكان المزية في الكلام، وتصفوها لنا، وتذكروها ذكراكما ينص الشيء ويعيّن ... ولا يكفي أن تقولوا: إنّه خصوصية في كيفية النظم وطريقة مخصوصة، بل تبينوها وتذكروا لها أمثلة "أ، فرأى أن كلامهم في مفهوم النظم غير واضحة إذ تفتقد للحجج المنطقية تنم عن فكر بلاغي متخصص وتفتقد للشواهد النصية في شعر العرب ونثرها.

# مراحل إنتاج الكلام عند الجرجاني:

بعدما أثبت الجرجاني عدم وضوح مفهوم النظم عند من سبقوه، حيث اكتفوا بأنه ضم الكلام بعضه بعضا على طريقة مخصوصة، وضع في كتابه دلائل الإعجاز فصولا يشرح فيها نظريته في النظم شرحا مفصلا مع الإكثار من الشواهد الشعرية والقرآنية، ويرى تمام حسان أن النظم في منظور الجرجاني هو نظم المعاني النحوية في النفس، والمعانى النحوية تقع في طوائف منها ما يلى:

- 1- معاني أقسام الكلم كالحدث والزمن والاسمية والاستعلاء وابتداء الغاية والعطف والاستدراك إلخ.
  - 2- معاني الصيغ كالطلب والصيرورة والاتخاذ والمطاوعة إلخ.
  - 3- معاني أبواب النحو كالإسناد والتعدية والظرفية والغائية والملابسة والنسبة إلخ.
  - 4- معاني أساليب الجمل كالخبر والتأكيد والشرط والإنشاء والطلب والتعجب إلخ"2.

ويمر إنتاج الكلام عند عبد القاهر بأربع مراحل: النظم والبناء والترتيب ثم التعليق كمرحلة أخيرة، ويعرف تمام حسان النظم" أن يعمد المتكلم إلى اختيار ما يناسب غرضه من هذه المعاني إذ يوردها على خاطره قبل أن يبني لها الكلمات (فكرة البناء) أو يرتب هذه الكلمات (فكرة الترتيب) أو ينشئ بينهما العلاقات بواسطة الربط والمطابقة (فكرة التعليق)، فالنظم إذا هو إيراد المعاني المتعلقة بغرض المتكلم على خاطره استعدادا للدخول فيما يتلو ذلك من المراحل، ومرحلة النظم مرحلة نفسية خالصة"3

أما البناء والترتيب فيتم على مستوى الذهن فتتكون الكلمة وتأخذ رتبتها النحوية في التركيب، ثم تأتي المرحلة الأخيرة وهي تعليق الكلمات والجمل بضم بعضها لبعض بطريق الربط، فتأخذ صور مختلفة كالفصل والاعتراض والاستتار والحذف وغيرها، إضافة إلى مساهمة القرائن السياقية والخارجية على وضوح الكلام.

2 تمام حسان، مقالات في اللغة و الأدب، عالم الكتب، القاهرة، ج1، ط1، 2006، ص334.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 36

<sup>335</sup> تمام حسان، المرجع نفسه، ص 335

ويشبه سعيد حسن بحيري نظرية النظم الجرجانية "أنها عملة ذات وجهين لا يمكن الفصل بينهما، الوجه الأول نفسي يضم الدلالة أو المعنى النفسي، ويتكون فيه قصد المتكلم، أو غرض الكلام على مستوى الاختيار، والوجه الثاني لغوي يضم الألفاظ المنطوقة حيث تتلاحم الدلالات المعجمية بالدلالات السياقية على مستوى التأليف، ويعبر عن نظرية النظم بالمخطط التالى:

عملية نفسية سابقة-----عملية لغوية لاحقة

تقع خارج اللغة-----اللغة اللغة

دلالات نفسية-----ألفاظ منطوقة

اختيار الدالة (أو المدلول)-----التأليف بين الدلالات المعجمية والدلالات النحوية السابقة

قصد المتكلم-----النص اللغوي"1.

### 💠 مقولات نظرية النظم عند الجرجاني:

# أولا: توخي معاني النحو

من المقولات التي أسسها لجرجاني والتي تعد عمود نظرية النظم قوله:" اعلم أن ليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه "علم النحو" وتعمل على قوانينه وأصوله، وتعرف مناهجه التي تحجت، فلا تزيغ عنها وتحفظ الرسوم التي رسمت لك، فلا تخل بشيء منها" فلا يظهر نظم في الكلام إلا إذا صاحبته الصحة النحوية، ويقصد بما التزام قوانين علم النحو أثناء الصياغة اللفظية، إذ تنشأ علاقات نحوية بين أجزاء الكلام، فالصحة النحوية يعتبرها الجرجاني ميزان الفصل بين صحة الكلام وفساده، فيقول: " فلا ترى كلاما قد وصف بصحة نظمه أو فساده أو وصف بمزية وفضل فيه، إلا وأنت تحد مرجع تلك الصحة وذلك الفساد وتلك المزية، وذلك الفضل إلى معاني النحو وأحكامه، ووجدته يدخل في أصل من أصوله ويتصل بباب من أبوابه " في ويذكر شواهد شعرية على فساد النظم عند المتنبي وأبو تمام حيث أخلًا فيها بأحكام علم النحو، ويقصد الجرجاني بالعلاقات النحوية : التقديم والتأخير والحذف والإضمار والإعادة والتكرار والتعريف والتنكير والفصل والوصل وغيرها كثير خاصة في القرآن الكريم، ويقول بحيري نقلا عن ابراهيم سلامة: "وجب أن تفهم عنه أنه لا يقصد الإعراب ولا اللغة وإنما يقصد النحو الجمالي " أ

<sup>1</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص200

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص81

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني ، المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> سعيد بحيري، المرجع نفسه، ص207.

ويخلص سعيد بحيري إلى" أن النظم يكمن في المعاني الناتجة عن العلاقات النحوية، وفي المعاني الإضافية التي يستخرجها المتلقي بجهد عقلي ونظرة ثاقبة وروية، إنه يكمن باختصار في تقابل المعنى الذي قصد إليه المتكلم، والمعنى الذي فسره المتلقي، أو في تسخير التشكيل اللغوي في كفاءة تفسيرية (لدى المخاطب) للوصول إلى الكفاءة الإبداعية (لدى المتكلم)، وهكذا لا يمكن الفصل في نظريته بين عمليات ثلاث:

الأولى -----قصد المتكلم الثانية -----الأداء اللغوي الثانية ----الأداء اللغوي الثانية -----تفسير المتلقى. الثالثة

### ثانيا: معرفة العلل و الأسباب

لقد رأى عبد القاهر في كلام من سبقوه من أمثال الجاحظ وعبد الجبار والرماني أن تفسير النظم ولاشك في يتأسس على طريقة التأليف والترتيب وعلى الإعراب وكذا الموقعية، وهذه أوجه المزية في النظم ولاشك في ذلك،غير أن الجرجاني تجاوز ذلك إلى ضرورة معرفة العلل والأسباب وراء ذلك الترتيب والإعراب والموقعية، وكذه النظرة العميقة تكون معالجته لقضية الإعجاز أكثر تبصرا مقارنة بما سبقه، وذلك حين نظر إلى ضرورة معرفة العلل والأسباب من وراء ذلك يقول الجرجاني "فأما ....من كان لا يفتقد من أمر" النظم" إلا الصحة/ المطلقة، وإلا إعرابا ظاهرا، فما أقل ما يجدي الكلام معه، فليكن من هذه صفته عندك بمنزلة من عدم الإحساس بوزن الشعر والذوق الذي يقيمه به، والطبع الذي يميز صحيحه من مكسوره، ومزاحفه من سالمه، وما خرج من البحر عما لم يخرج منه..." وذكر مثالا بتحليله الآية [44]/هود

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقِيلَ يَنَأَرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَلَسَمَآءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيّ وَقِيلَ بُعْدًا

لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ ، يقول الجرجاني: "هل تشك إذا فكرت في هذه الآية فيتجلى لك منها الإعجاز ويبهرك الذي ترى وتسمع، إنك لم تحد ما وجدت من المزية الظاهرة، والفضيلة القاهرة، إلا لأمر يرجع إلى ارتباط هذه الكلم بعضها ببعض، وأن لم يعرض لها الحسن والشرف إلا من حيث لاقت الأولى بالثانية والثالثة بالرابعة، وهكذا إلى أن تستقريها إلى آخرها، وأن الفضل نتاتج ما بينهما وحصل من مجموعها.

-وإن شككت، فتأمل: هل ترى لفظة منها بحيث لو أخذت من بين أخواتها وأفردت، لأدت من الفصاحة ما تؤديه وهي في مكانها من الآية؟

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص 291

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سعيد بحيري، المرجع نفسه، ص 209 و 210

-قل "ابلعي" واعتبرها وحدها من غير أن تنتظم إلى ما قبلها وما بعدها، وكذلك فاعتبر سائر ما يليها

-وكيف بالشك في ذلك، ومعلوم أن مبدأ العظمة في أن نوديت الأرض ثم أمرت، ثم في أن كان النداء بيا" دون "أي"، نحو "يا أيتها الأرض" ثم إضافة "الماء" إلى "الكاف" دون أن يقال: "ابلعي الماء"، ثم أن أتبع نداء الأرض وأمرها بما هو من شأنها، نداء السماء وأمرها كذلك بما يخصها، ثم أن قيل: "وغيض الماء" فجاء الفعل على صيغة " فُعل" الدالة على أنه لم يغض إلا بأمر آمر وقدرة قادر، ثم تأكيده ذلك وتقريره بقوله تعالى: "وقضي الأمر"، ثم ذكر ما هو فائدة هذه الأمور، وهو "استوت على الجودي"، ثم إضمار "لسفينة" قبل الذكر، كما هو شرط الفخامة والدلالة على عظم الشأن، ثم مقابلة "قيل" في الخاتمة بـ "قِيل" في الفاتحة، أفترى لشيء من هذه الخصائص التي تملؤك بالإعجاز روعة، وتحضرك عند تصورها هيبة تحيط بالنفس من أقطارها تعلقا باللفظ من حيث هو صوت مسموع وحروف تتوالى في النطق؟ أم كل ذلك لما بين معاني الألفاظ من العجيب؟

- فقد اتضح إذن اتضاحا لا يدع للشك مجالا، أن الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة، ولا من حيث هي كلم مفردة، وأن الفضيلة وخلافها في ملائمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها، وما أشبه ذلك مما لا تعلق له بصريح اللفظ" 1.

#### ثالثا: التعليق

يرى مُحَّد عبد المطلب أن "التركيب عند عبد القاهر له جانبان، العلاقة الأصلية المتكونة من المسند والمسند إليه، ثم العلاقة الجديدة التي أضفاها عليه الاستعمال" وقد لخص الجرجاني علاقات الكلم كما جاءت في علم النحو، فيقول: " معلوم أن ليس النظم سوى تعليق الكلم بعضها ببعض، وجعل بعضها بسبب من بعض، والكلم: اسم وفعل وحرف، وللتعليق فيما بينها طرق معلومة، وهو لا يعدو ثلاثة أقسام:

- تعلق اسم باسم وتعلق اسم بفعل وتعلق حرف بهما، فالاسم يتعلق بالاسم بأن يكون خبرا عنه أو حالا منه أوعطفا بحرف، أو بأن يكون الأول مضافا إلى الثاني، أو بأن يكون الأول يعمل في الثاني عمل الفعل ويكون الثاني في حكم الفاعل له أو المفعول أو بأن يكون تمييزا.

-وأما تعلق الاسم بالفعل فبأن يكون فاعلا له أو مفعولا، فيكون مصدرا قد انتصب به...و يقال له المفعول المطلق، أو مفعولا به ... أو ظرفا مفعولا فيه زمانا أو مكانا.. أو مفعولا معه.. أو مفعولا له .. أو بأن يكون

2 مجد عبد المطلب، قضّايا الحداثة عند عبد القاهر، مكتبة لبنان ناشرون، الشركة المصرية العالمية لونجمان، ط1، 1995، ص 74.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه،  $^{2}$ 

منزلا من الفعل منزلة المفعول وذلك في خبر كان وأخواتها والحال والتمييز المنتصب عن تمام الكلام.. ومثله الاسم المنتصب على الاستثناء.

- وأمّا تعلق الحرف بهما فعلى ثلاثة أضرب: إحداها أن يتوسط بين الاسم والفعل فيكون ذلك في حروف الجر التي من شأنها أن تعدي الأفعال إلى ما لا تتعدى إليه بأنفسها من الأسماء ..وكذلك سبيل الواو بمعنى (مع) ..وكذلك حكم إلا في الاستثناء فإنها عندهم بمنزلة هذه الواو الكائنة بمعنى (مع) في التوسط.
  - والضرب الثاني من تعلق الحرف بما يتعلق به العطف وهو أن يدخل الثاني في عمل العامل الأول.
  - $^{-}$  والضرب الثالث تعلق بمجموع الجملة كتعلق حرف النفى والاستفهام والشرط والجزاء بما يدخل عليه) $^{1}$ .

ف التعليق يعد من الأصول في علم النحو، فيتم من خلاله الربط بين العناصر اللغوية في شكل نظام وقوانين يحكمها علم النحو، حيث ينشأ عن ذلك الربط مجموعة من العلاقات المعنوية وهي العلاقات السياقية مثل علاقة الإسناد والتعدية والغائية والمصاحبة والتفسير والتبعية وغيرها.

يخلص سعيد بحيري إلى أن نظرية عبد القاهر تتشكل من مكونات جوهرية ثلاثة هي: قصد المتكلم والبناء اللغوي للنص، وقدرة المتلقي، ويدخل في تشكيل كل مكون مجموعة من العناصر والعوامل والعمليات، فعملية إنتاج النص تمثل مرحلة أولى تقابلها عملية تفسيره كمرحلة أخرى، وبينهما عملية وسطى هي تشكل النص، ويرى أنها عمليات شديدة التداخل بحيث يؤدي أي خلل في أية مرحلة إلى استحالة الفهم ومنه استحالة التواصل، وقد وضع سعيد بحيري لها المخطط التالي<sup>2</sup>:

مرحلة أولى -----مرحلة وسطى-----مرحلة أخيرة عملية إنتاج النص (غير لغوية) عملية إنتاج النص (غير لغوية) عملية إنتاج النص (غير لغوية)

### 2- الجزء التطبيقي لنظرية النظم:

لقد اعتمد عبد القاهر من خلال تصوراته وأفكاره التي طرحها في نظرية النظم، على مجموعة من الأدوات والمعايير يبرهن من خلالها، ويجسد هذه الأفكار في مجموعة من المباحث التطبيقية وفق ما تسمح به قوانين النحو، ليقف على سر الإعجاز اللغوي في النصوص الأدبية وكذا في النص القرآني بصورة خاصة، وهذا ما تضمنه الجزء التطبيقي من كتاب دلائل الإعجاز.

يرى عبد القاهر الجرجاني أن تأليف الأبنية اللغوية يقوم على عنصرين أساسيين هما: عنصر الاختيار النادي يختص بالمستوى الصرفي المعجمي،أي اختيار ألفاظ بعينها من المعجم اللغوي لأداء دلالات سبق

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، $^{2}$ الي 7.

<sup>2</sup> سعيد بحيري، المرجع السابق،ص219

تصورها في النهن والنفس، وعنصر التأليف الذي يختص بالمستوى النحوي ، وقد نص على ذلك الرماني في كتابه النكت في إعجاز القرآن، حين فرق بين دلالة المفردة ودلالة التأليف.

ويرى أن تماسك النص يظهر عندما يكون هناك اتصال بين المكونات الخارجية للأبنية اللغوية وبين قصدية المتكلم المنتج لتلك الأبنية، وهنا يقوم دور المتلقي في تتبع قصد المتكلم باستخدام أدوات تفسيرية للعلاقات القائمة بين الأبنية وتفسير الدلالات المختلفة نحوية وسياقية، ويشير محلًا عبد المطلب إلى العلاقة القائمة بين المنتج والمتلقي، فيقول: "وموقف الجرجاني من المتلقي ينسجم مع مفهومه للنظم، على معنى أن وجوده يأتي تاليا للمبدع، مع مقابلة وحدة الإبداع بتعدد القراءات، وهو تعدد يسمح باستخلاص نوعية محددة ذات ممارسات فكرية تهيء لها قدرا من التمييز بين الجيد والرديء، لأن حضور النص يستدعي حضور مواجهة تعتمد على الطلب والإلحاح، حتى يبوح النص بكينونته "1

لقد درس عبد القادر الأبنية اللغوية في ثلاث مستويات: اللغة العادية، لغة الشعر، لغة القرآن الكريم، ورغم أن النصيب الأوفر كان للغة الشعر، ويظهر ذلك في كثرة الشواهد الشعرية، إلا أن الباحثين يجمعون أن الإعجاز في القرآن الكريم لا يختلف قليله عن كثيره، فأصغر آية مثل أكبر سورة في قوّة الإعجاز لا تفاوت في روعة النظم القرآن، وللنصوص الأدبية الأخرى، وإنه النظم القرآن، وللنصوص الأدبية الأخرى، فإنه لا بد أن تتفاوت درجاته، لأن نظم الشعر وبلاغته لا تتساوى مع نظم القرآن وبلاغته، وداخل دائرة النصوص الشعرية ذاتها لا تتساوى درجات النظم، فبعض الشعر يعد في درجة عالية من النظم وإحكام البناء، والبعض الآخر يعد في درجة أقل جودة وإحكاما، وإن كان داخلا في إطار النظم، وما دام النظم درجات عتلفة، فإن النظم كله بمختلف درجاته يعد مستوى من مستويات الأسلوب الرفيع، لا ترقى إليه كل الأساليب الأدبية، فقد يكون هنا أسلوب صحيح، وداخل في دائرة الأساليب الأدبية، ولكنه لا يعد داخلا في دائرة النظم بل يمكن تفسير جماله بطريقة أخرى من طرق تفسير الجمال الأسلوبي مثل اللفظ أو المعني"

وهكذا تبرز خصوصية معالجة عبد القاهر الجرجاني لدرجات النظم من خلال إدراكه العميق للفروق الدقيقة بين مستويات لغوية مختلفة، وتفسير قوة إحكام وتماسك نص دون آخر، وتفسير علة وضع مكون في علاقة دون أخرى، وتفسير التلاؤم والتناسب بين العلاقات، وكذلك العلاقة بين الصياغات أو الأغراض والمقامات.

-

<sup>18</sup> مجد عبد المطلب ،المرجع السابق، ص18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد درويش، دراسة الأسلوب بين المعاصرة و التراث، دار غريب للطباعة، القاهرة، 1998، (دط)، ص 109

# • مظاهر التماسك النصى عند الجرجاني:

وقد فطن الجرجاني لمظاهر التماسك النصي في قوله:" ...وينظر في الجمل التي تسرد، فيعرف موضع الفاء من الفصل فيها من موضع الوصل،ثم يعرف فيما حقه الوصل موضع الواو من موضع الفاء، وموضع الفاء من موضع ثم، وموضع أو من موضع أم، وموضع لكن من موضع بل، ويتصرف في التعريف والتنكير، والتقديم والتأخير في الكلام كله، وفي الحذف والتكرار والإضمار والإظهار، فيضع كلا من ذلك في مكانه، ويستعمله على الصحة وعلى ما ينبغي له." وقد فصل القول فيها بالشرح والتمثيل والتحليل على النحو التالي:

# 💠 التقديم و التأخير:

عقد عبد القاهر فصلا مطولا للتقديم والتأخير في كتابه دلائل الإعجاز، ويقصد بالتقديم والتأخير وضع اللفظ سواء كان مسندا أم مسندا إليه في غير مكانه الأصلي والذي خصه به علم النحو وقوانينه، فيقدم ما أصله التأخير ويؤخر ما حقه التقديم، واعتنى الجرجاني بهذا المبحث البلاغي أيما اهتمام، ويظهر ذلك في كتابه من حيث كثرة الأمثلة والتحليلات وثبات القاعدة ،ولزوم تحقيق الفائدة في جميع أحوال المتكلمين، فتناول هذا الإجراء بالشرح وبيان علله، فأول شيء بدأ به أنّه علّق تقديم اللفظ وتأخيره بقصدية المتكلم، وجعله على وجهين: "تقديم على نية التأخير، وتقديم ليس على نية التأخير، ففي الوجه الأول لايتغير الحكم الإعرابي للفظ المتقدم ولا جنسه، كالخبر المقدم على المبتدأ،أو المفعول المقدم على الفاعل، أما في الثاني، ينتج عن التقديم أن اللفظ المقدم يأخذ أحكاما جديدة في النحو، إعرابا غير إعرابه الأصلي ويخرج إلى باب آخر في النحو والبلاغة"<sup>2</sup>

# - أهمية التقديم والتأخير:

لقد اهتم النحاة بقضية التقديم والتأخير في اللغة، وما لها من تأثير في تغير الجمل من حيث المعنى، يذكر الجرجاني نقلا عن سيبويه قوله: "كانوا يقدمون الذي بيانه أهم لهم ، وهم ببيانه أعنى، وإن كانا جميعا يهمانهم ويعنيا فهم " فقصر رؤية علماء اللغة إلى التقديم والتأخير في أنه يستخدم للعناية والاهتمام، لكن الجرجاني يرى أنهم لم يوفوا هذه المسألة حقها من الدرس واستهانوا بها، وكذلك فعلوا في أبواب أخرى كالحذف والتكرار، والإظهار والإضمار، الفصل والوصل ،ويرفض مبدأهم في التقديم والتأخير أساسه الإفادة والعناية والضرورة الشعرية، لذلك يبدأ عبد القاهر ببيان مواضع التقديم والتأخير في الكلام مستندا للغة العرب والنص القرآني.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص81 و 82

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه،  $^{2}$ 

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص107.

أ/ التقديم والتأخير في الاستفهام بالهمزة:

ويختلف الاستفهام بالهمزة، من حيث إذا اقترن بفعل أو اقترن باسم، يقول الجرجاني: "فإن موضع الكلام على أنك إذا قلت (أفعلت؟) فبدأ بالفعل، كان الشك في الفعل نفسه، وكان غرضك من استفهامك أن تعلم وجوده، نحو: (أبنيت الدار التي كنت على أن تبنيها) أو (أقلت الشعر الذي كان في نفسك أن تقوله؟)، وإذا قلت: (أأنت فعلت؟) فبدأت بالاسم، كان الشك في الفاعل من هو، وكان التردد فيه، نحو: (أأنت بنيت هذه الدار؟) أو (أأنت قلت هذا الشعر)"

يضع الجرجاني قاعدة ثابتة يستدل بها المتلقي أثناء تحليله للنصوص على الكشف عن الغرض الأصلي للاستفهام بالهمزة وهو التقرير، حيث أنه تختلف وظيفة الاستفهام بالهمزة بالنظر إلى اللفظ المجاور لها،فإذا كان فعلا، كان غرض المستفهم بها شاك في حدوث الفعل من الشخص مترددا فيه، فيطلب جوابا بالإيجاب أو السلب، أما إذا كان اللفظ المجاور لها اسماكانت عناية المستفهم متجهة نحو الفاعل شاك في أنه من قام بالفعل. وكهذا يكون لموقع العنصر اللغوي أثر في وجهة المعنى في الاستفهام بالهمزة.

وتتضمن الجملة الاستفهامية بالهمزة قرائن لغوية تؤثر في صحتها، نحو قولك: أأنت قلت شعرا قط؟ فهناك خرق للقاعدة العامة لأن العنصر اللغوي (قط) جعل الفعل دالا على الإطلاق، وهنا أصبح الفاعل معينا لاشك في ذلك، ولا يكون الاستفهام صحيحا بإزالة (قط).

ويرتبط الغرض البلاغي من هذا الاستفهام باللفظ المقدم أو المقترن مع همزة الاستفهام، فإذا تقدم الفعل فإن التقرير أو غيره يتجه إليه، وإن تقدم الاسم فكذلك يتجه الغرض البلاغي إليه، يخرج الاستفهام بالهمزة عن غرضه الأصلي الذي وضع له وهو التقرير إلى أغراض ومعان أخرى يدل عليها السياق سواء اللغوي أو المقامى خاصة الإنكار والتوبيخ مثلما سيتضح في النصوص القرآنية.

# • أغراض الاستفهام بالهمزة في النص القرآني:

ومما أورده الجرجاني عن الاستفهام بالهمزة: " واعلم أنّ هذا الذي ذكرت لك في الهمزة بالاستفهام قائم فيها إذا هي كانت للتقرير، فإذا قلت: (أأنت فعلت ذاك؟) كان غرضك أن تقرره بأنه الفاعل" ، وبرهن على مقولته بالاستناد على قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ ءَأَنَتَ فَعَلْتَ هَذَا بِعَالِهَتِنَا يَتَإِبْرَهِيمُ ﴿ فَ ﴾ الأنبياء [62]، إن الأمر هنا لا يتعلق بشك أو تردد في وقوع الفعل وإنما إقرار بحدوث فعل تحطيم الأصنام، حتى أنه أجاب عقب هذه الآية ،قوله تعالى ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كِيرُهُمْ هَاذَا فَنَتُلُوهُمْ إِن كَافُواْ يَنْطِقُونَ ﴿ ﴾ الأنبياء [63] وبما أن

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 113

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص111.

همزة الاستفهام جاءت مقرونة بضمير مخاطب فهذا يعني أن الشك والتردد يتعلق بالفاعل وهو سيدنا إبراهيم عليه السلام، أهو أم غيره، والقصد من الاستفهام هو إقرارهم بأنّه الفاعل، لأنه لا أحدكان يسفه ويكفر بآلهتهم إلا هو والدليل على ذلك جوابه في قوله تعالى:" بَلْ فَعَلَهُ كِيمُهُمْ هَاذَا "، فلم يتهم شخصا بل حجرا صنما، والتهمة توجه للبشر وليس الحجر، وهذا أمر دلّ عليه المقام المحيط بالسورة، واختص به النظم القرآني.

# ب/ التقديم والتأخير في النفي:

يبدأ بذكر القاعدة العامة فيقول:"إذا قلت (ما فعلت)، كنت قد نفيت عنك فعلا لم يثبت أنه مفعول، وإذا قلت (ما أنا فعلت)، كنت نفيت عنك فعلا أنه مفعول" فيميز عبد القاهر بين حالتين في التقديم والتأخير: تقديم مع النفي للفعل وتقديم مع النفي للاسم.

# 1-دلالة التقديم مع النفى للفعل:

حيث يتقدم الفعل على الاسم في الجملة المنفية (ما فعلت)، إذ يتجه المعنى إلى نفي فعل لم يثبت أنه مفعول نحو قولك (ما ضربت زيدا/ ما قلت شعرا /ما رأيت أحدا)، ففي هذه الجمل يترتب على النفي أمران: الأول عدم ارتكاب الفاعل لضرب زيد ولقول الشعر ولرؤية أحد)، والثاني أن هذه الأفعال لم يكن لها وجود أصلا.

# 2-دلالة التقديم مع النفي للاسم:

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 124

هنا يتقدم الاسم على الفعل بعد النفي في جملة (ما أنا فعلت) ويتجه المعنى إلى نفي فعل ثبت أنه مفعول، ويقدم لذلك الأمثلة التالية: (ما أنا ضربت زيدا/ ما أنا قلت شعرا) فالاسم المقدم هنا ضمير المتكلم (أنا)، وتقدم على الفعل بعد أداة النفي(ما)، وينتقل النفي من الفاعل إلى المفعول ويترتب على النفي أمران: الأول نفي الضرب عن الفاعل وثبوته على زيد، ونفي قول الشعر عن الفاعل وثبوته أمر حتمي.

واشترط عبد القاهر في دلالة التقديم مع نفي الفعل أن يكون المفعول به نكرة فيقول : (ومن أجل ذلك صلح في الوجه الأول أن يكون المنفي عاما كقولك "ما قلت شعرا قط"و "ما أكلت اليوم شيئا" و"ما رأيت أحدا من الناس" ولم يصلح في الوجه الثاني، فكان خلفا أن تقول : "ما أنا قلت شعرا قط" و "ما أنا أكلت اليوم شيئا"، و"ما أنا رأيت اليوم أحدا"، وذلك أنه يقتضي المحال، وهو أن يكون ههنا إنسان قد قال كل شعر في الدنيا، وأكل كل شيء يؤكل، ورأى كل أحد من الناس، فنفيت أن تكونه") أ، غير أن شرط العموم (أن يكون المنفي عاما) يجيزه في حال تقديم الفعل بعد النفي، ولا يجيزه في حال تقديم الاسم بعد النفي فيصفه بقوله (خلفا) أي لغوا من الكلام، بمفهوم المخالفة، ينفي الفعل عن الفاعل ويثبته لغيره، وهذا أمر محال، ويعقب على هذا الشرط ويرى فيه نوعا من التناقض فيقول: "وعلة ذلك، أن في تقديم الاسم إشارة واضحة إلى التخصيص وفي تنكير المفعول دلالة على العموم، وليس من شك في أن في الجمع بين دلالتين الخصوص والعموم تناقضا بينا" عويذكر الجرجاني مثالا من الشعر يؤكد فيه أن تقديم الاسم يقتضي وجود الفعل، يقول الشاعر وما أنا أسقمت جسمى به \*\*\*\*ولا أنا أضرمت في القلب نارا ألام

فالسقم ثابت موجود، وليس القصد بالنفي إليه، ولكن إلى أن يكون هو ( الشاعر) الجالب له

# 3- أثر تقديم الاسم وتقديم الفعل في النفي على المعنى:

أشار الجرجاني إلى حالتين يكون فيهما المعنى كاشفا على الكلام المستقيم وعن الكلام الذي يعتبره خلفا، وهما العطف والاستثناء، ويعطى أمثلة ليتضح مقصوده:

1- العطف:

| المعنى                             | النفيي                | نوع التقديم           | أداة  | الجمل             |
|------------------------------------|-----------------------|-----------------------|-------|-------------------|
|                                    |                       |                       | الوصل |                   |
| لا يوجــد تنــاقض في المعــني، لأن | النفي يقع على الفعلين | تقديم الفعل على الاسم |       | ما <b>قلت</b> هذا |
| النفي وقع على الجملة المعطوفة      | في كلا الجملتين       | في كلا الجملتين       | الواو | و                 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص124

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، 234

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص125

الفصل الأول جهود علماء العربية في مدارسة النص القرآني والتأسيس لنظرية نصية

| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | <del></del>          |                    |       |                        |
|---------------------------------------|----------------------|--------------------|-------|------------------------|
| والجملة المعطوف عليها                 |                      | ( قلت– قاله)       |       | لا قاله أحد من الناس   |
| يوجد تناقض في المعنى، لأن             |                      |                    |       |                        |
| النفـــي في (ج1) يتجـــه نحــو        | النفيي(ج1) يقع على   | -تقدم الضمير (أنا) | الواو | ما أ <b>نا</b> قلت هذا |
| الضمير . ويتجـه في (ج2) نحـو          | الضمير و في (ج2) يقع | على الفعل.         |       | و                      |
| الفعل. و في هذا إثبات وقوع            | على الفعل            | -تقدم الفعل على    |       | لا <b>قالـه</b> أحد من |
| الفعل و نفي وقوعه معا. وهـذا          |                      | الاسم              |       | الناس                  |
| يعتـــبره الجرجـــاني خلفـــا مـــن   |                      |                    |       |                        |
| القول.                                |                      |                    |       |                        |

ويورد الجرجاني بنية عطف أخرى، تدل على معنى الاستدراك من خلال المثال التالي:

ما ضربت زيدا، ولكني أكرمته. حيث يتقدم الفعل على الاسم ، ويعتبرها صحيحة، لأنها تنفي فعلا في (ج1) وتثبت فعلا آخر مختلف في (ج2)، بينما إذا تقدم الاسم على الفعل نحو قولك: ما زيدا ضربت، ولكني أكرمته، يعتبرها صحيحة بعيدة عن التناقض لأنها تنفي فعلا في (ج1) وتثبت فعلا آخر في (ج2) متعلقين بنفس الفاعل، ولكن إذا تقدم الاسم كما في المثال: ما زيدا ضربت، ولكن أكرمته. فتكون دلالة التركيب متناقضة مع دلالة الاستعمال، فينشأ عن تناقض المعاني فساد البنية، حيث ينصرف النفي في (ج1) إلى الإثبات في فعل آخر ، ولا تكون صحيحة إلا إذا وقع الاستدراك على اسم آخر مثل: ما زيدا ضربت ولكن عمرا.

#### 2− الاستثناء:

ويذكر عبد القاهر الجرجاني صورتين مختلفتين :الأولى صحيحة نحو"ما ضربت إلا زيدا" فيكون الكلام مستقيما، والثانية نحو"ما أنا ضربت إلا زيدا "اعتبرها لغوا من القول، وذلك لأن نقض النفي بـ(إلا) يقتضي أن تكون ضربته فهما يتدافعان أ، فوجه الاستقامة في المثال الأول أن تقدم الفعل عن الاسم يثبت ضرب الفاعل لزيد من جهة، ونفي الضرب على غير زيد من جهة أخرى، فلا تناقض في المعاني، بينما اعتبر المثال الثاني لغوا لأن تقدم الاسم (الضمير) يقتضي نفي الفعل عن الفاعل، ونقض النفي بأداة الاستثناء يقضي حصول الفعل منه، وفي هذا تناقض، ويعلق سعيد بحيري على الصورة الثانية بالشرح فيقول: "أن هناك تناقض في بنية الاستثناء، إذ يؤدي التخالف بين الدلالة النحوية الناشئة عن العلاقات بين مكونات الجمل، والدلالة العامة للاستعمال إلى تناقض في المعني".

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص126.

<sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص235.

ثم يعرض إلى تقديم المفعول وتأخيره على الفعل، ويرى أن تأخيره في جملة "ما ضربت زيدا" يجعل المعنى يتجه إلى نفي وقوع الفعل على المفعول أو عدم وجوده أصلا، وإذا تقدم المفعول على الفعل "ما زيدا ولا ضربت" فيتجه المعنى إلى نفي المفعول، أما في حالة وجود أكثر من جملة، فتكون الجملة " ما ضربت زيدا ولا أحدا من الناس" خلفا من القول لأن فيها تناقض في المعاني.

أما حكم الجار والمجرور في جميع ما ذكره حكم المنصوب، فإذا قلت: "ما أمرتك بهذا" كان المعنى على نفي أن تكون قد أمرته بشيء آخر، وإذا قلت "ما بهذا أمرتك" كنت قد أمرته بشيء غيره. 1

## ج/ التقديم والتأخير في الخبر المثبت:

يأتي عبد القاهر الجرجاني إلى القسم الثالث لأقسام التقديم والتأخير ويقدم أهم المفاهيم التي تعلقت بلغة العرب في هذا الباب ويكشف عن المعاني والأغراض التي لأجلها كان التقديم والتأخير في الأبنية اللغوية الخبرية المثبتة، مستشهدا بكلام العرب الفصحاء من النشر ومن الشعر ومن القرآن الكريم، وهذا يثبت أن تقديم المسند إليه على خبره الفعلي، ليس أمرا اعتباطيا بل مقصودا، يرمي من خلاله المتكلم إلى توصيل معلومة للسامع، بطريقة مخصوصة في التلفظ، ويرى الجرجاني أن تقديم المسند إليه على خبره الفعلي نحو "زيد قد فعل" و" أنافعلت و "أنت فعلت" يكون لغرضين، الأول يتجه مقصود المتكلم فيه إلى قصر الفعل وتخصيصه بفاعله وهو المسند إليه، والثاني يكون بغاية تأكيد المعنى في المسند إليه وتقويته.

## 1-التقديم لغرض القصر والتخصيص:

يكون المعنى المحصل من مجموع المكونات اللغوية في خبر المتكلم مطابقا لقصده، فيتبين غرض تقديم الاسم على الفعل في الخبر المثبت بشكل ظاهر، يقول الجرجاني: "وهو أن يكون الفعل فعلا قد أردت أن تنص فيه على واحد فتجعله له، وتزعم أنه فاعله دون واحد آخر، أو دون أحد ومثال ذلك أن تقول (أنا كتبت في معنى فلان، وأنا شفعت في بابه)، تريد أن تدعي الانفراد بذلك، والاستبداد به، و تزيل الاشتباه فيه، وترد على من زعم أن ذلك كان من غيرك، أو أن غيرك قد كتب فيه كما كتبت " فالجرجاني يضع المتلقي في مواجهة مع المتكلم، مادام الكلام موجها إليه، بحيث تقع على المتلقي مهمة فهم الخطاب وإدراك مضمونه، ويعمد المتكلم من جهته على أن يضمن خطابه المؤشرات اللغوية التي توجه ذهن المخاطب نحو

2 عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص128

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق ، ص127.

الغرض الذي يريده، ومن هذه المؤشرات تقديم المسند إليه على خبره الفعلي، يقول الجرجاني (أنا كتبت في معنى فلان، وأنا شفعت في بابه)، واستشهد بقول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى ٱلنِّفَاقِ لَا عَلَمُهُمْ فَيَنُ تَعْلَمُهُمْ سَنُعَذّبُهُم مَرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَدَابٍ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ التوبية [101]، فالله ينفي عن نبيه وعن الناس جميعا علمهم ومعرفتهم بأحوال المنافقين وأعمالهم، ويختص نفسه جل وعالا بعلم ذلك، ولهذا سيعذب المنافقين مرتين لعظم جرمهم، فالغرض البلاغي من تقديم المسند إليه (نحن) على خبره هو القصر والتخصيص، ويشير ابراهيم شادي إلى أن المتأخرين من أصحاب البلاغة يفسرون قول الجرجاني بين نوعين من القصر، الأول قصر حقيقي (دون أحد) لأنّ المنفى عام.

## 2-التقديم لغرض تأكيد المعنى وتقويته:

لقد وجد الجرجاني في لغة العرب مقاصد أخرى عند تقديم الفاعل على فعله غير الاختصاص من خلال قوله:" أن لايكون القصد إلى الفاعل على هذا المعنى، ولكن على أتك أردت أن تحقق على السامع أنه قد فعل، وتمنعه من الشك، فأنت لذلك تبدأ بذكره، وتوقعه أولا ومن قبل أن تذكر الفعل في نفسه، لكي تباعده بذلك من الشبهة، وتمنعه من الإنكار أو من أن يظن بك الغلط أو التزيد، ومثاله قولك: (هو يعطي الجزيل)، و ( هو يحب الثناء)، لا تربد أن تزعم أنه ليس هنا من يعطي الجزيل ويحب الثناء غيره، ولا أن تعرض بإنسان وتحطه عنه، وتجعله لا يعطي كما يعطي ولا يرغب كما ترغب، ولكنك تربد أن تحقق على السامع أن إعطاء الجزيل وحب الثناء دأبه، وأن تمكن ذلك في نفسه" أن هذا النوع من التقديم للمسند إليه يشير إشكالا بالنسبة لمتلقي الخطاب، لذلك وجب عليه أن يعمل فكره وذهنه في تفسير المعنى الذي يقصده المتكلم من خطابه، وذلك بتتبع المؤشرات اللغوية المتمثلة في تقديم الفاعل على فعله باقتراحه المثال التالي: (هو يعطي الجزيل، وشورات أخرى غير ظاهرة لكنها مساعدة على تبين معنى آخر يجده في المثال السابق، وهو أنه لا يوجد ما يدل على وجود نفي يجعل من الضمير مختصا دون غيره بالعطاء وحب الثناء، وهذا يبعد المتلقي عن الاختصاص، ويفتح بصيرته لإدراك معنا آخر وهو التقديم لغرض التأكيد على المعنى، فمهمة المتلقي عن الاختصاص، ويفتح بصيرته لإدراك معنا آخر وهو التقديم لغرض التأكيد على المعنى، فمهمة المتلقي كسن المست سهلة، وفي هذا يقول سعيد بحيري نقدا عن غلاع عن المنافي علورا، المسلبة، وفي هذا يقول سعيد بحيري نقدا عين غلاء عبد المطلب: "إن افتراض حضور المتلقي محاورا،

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني ،المرجع نفسه، ص129

ومتداخلا، ومتابعا، جعل عبد القاهر يتوجه إليه بالحديث في كثير من الأحيان، وكأن العلاقة بينه وبين الخطاب الأدبي لاتكون إلا من خلال الخطاب"<sup>1</sup>

و يسوق الجرجاني في بيان هذا الغرض أمثلة من الشعر، منها:

قال الشاعر: هـو يفرشون اللبدكل طمرة \*\*\*\* وأجرد سباح يبذ المغاليا

قال الشاعر: هم يضربون الكبش يبرق بيضه \*\*\*\* على وجهه من الدماء سبائب

فنجد أن الشاعر بدأ بذكر الضمير، فقدم الفاعل عن فعله لينبه السامع إليهم، لا لغاية القصر والتخصيص بحم والتعريض بغيرهم، ولكن الشاعر قدم ذكرهم لينبه المتلقي إليهم، فغايته لا تخرج عن إطار المدح لهؤلاء القوم لإعجابه بحم،ويؤكد معنى كامن في نفسه، يقول الجرجاني: "إلا أنه بدأ بذكرهم لينبه السامع لهم، ويعلم قصده إليهم بما في نفسه من الصفة، ليمتعه بذلك من الشك، ومن توهم أن يكون قد وصفهم بصفة ليست هي لهم، أو أن يكون قد أراد غيرهم فغلط إليه "2

وتعود فكرة التقديم إلى سيبويه حين قدم المفعول عن فعله، فرفعه بالابتداء ونصب فعله، وذكر أن الغاية من هذا التقديم تنبيه للمقدّم، فكانت نظرته نحوية خالصة، لكن عبد القاهر عالج هذه المسألة من منطلق مختلف أكثر تطورا حيث عبر بتقديم الفاعل عن فعله أو المسند إليه عن خبره الفعلي، فالبلاغة تتعلق بالمقامات، ومن خلال مدارسته للقرآن الكريم استخرج معاني ودلالات حول التقديم والتأخير، يقول الجرجاني: "وجملة الأمر ليس إعلامك الشيء بغتة غفلا مثل إعلامك له بعد التنبيه عليه والتقدمة له، لأن ذلك يجري مجرى تكرير الإعلام في التأكيد والإحكام، ومن ههنا قالوا: إن الشيء إذا أضمر ثم فسر، كان ذلك أفخم له من أن يذكر من غير تقدمة إضمار "3

وقد ذكر عبد القاهر في الدلائل حالات يتقدم فيها الفاعل عن فعله، وغالبا ما يكون الفاعل ضميرا:

# 1-التقديم لغاية التقوية والتأكيد:

ويذكر في هذا المعنى قولة تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَنْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُودِ ﴿ فَاللَّهِ مَا لَا تَعْمَى الْأَنْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ ٱلَّي فِي الصَّدِيمِ الخبر على [117]، ففي تقديم الخبر على الاسم تأثير كبير على المبنى اللغوي والمعنى الإيحائي والدلالي، بحيث يزداد الأسلوب من الناحية الفنية جمالا وروعة ويزداد المعنى قوة وتأثيرا في ذهن السامع وحضوره الإدراكي، فيحدث بذلك تماسك وترابط بين

 $^{2}$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق،  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص237

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه ، ص132

العناصر اللغوية بشكل متميز ومختلف عنه إذا بقيت (الأبصار) و( الكافرون) محافظة على مكانها النحوي كما في قولنا (الأبصار لا تعمى)، و(الكافرون لا يفلحون).

وذكر مواضع من القرآن الكريم، يكون فيها تقديم المحدث عنه مقصودا في مقامات معينة مثل مقام الإنكار نحو قوله تعالى: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ آل عمران [75]، فقدم الضمير (هم) على فعله ليؤكد إنكارهم ،وعلمهم أن ما يقولونه افتراء وكذب على الله،ومقام التكذيب في قوله تعالى ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَقَد دَّخَلُواْ بِٱلْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِهِ ء وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ ۞ ﴾ المائــــــدة [61] فهنا تقــديم الضمير والذي يعود على المنافقين فيه، تأكيد وإبراز لما تكنه صدورهم، وهو كفرهم، فلم يدخل الإيمان قلوبهم حتى يخرج منها.

#### 2-التقديم بعد واو الحال:

يستخلص مُحَّد إبراهيم شادي من كلام الجرجاني، وانطلاقًا من الأمثلة التي قدمها هذا الأخير حول التقديم والتأخير المسبوق بــ(واو الحـال) أن:"حاصـل مـا سبق أن الفعـل إذا جـاء بعـد واو الحـال، وكـان ماضـيا، صح من غير بلاغة فيه، مثل (أتاني وقد طلعت الشمس)، والبليغ فيه أن يتقدم الاسم (أتاني والشمس قد طلعت)، أما إذا كان الفعل مضارعا، فلا يصح النظر إلا بتقدم الاسم وبناء الفعل عليه" أ، وقد قدّم الجرجابي أمثلة من النثر والشعر وآيات من القرآن الكريم، ليبرهن أن التقديم والتأخير من بلاغة الكلام وحسن نظمه، وقد علق هذه المسألة سعيد بحيري بقوله:" وقد تسوغ بناء الجملتين تارة تقدم الضمير وتارة بوقوع الفعل مباشرة بعد واو الحال الالتزام بقاعدة نحوية في المقام الأول تجيز هاتين الإمكانيتين مع الفعل الماضي.

أما مع صيغة المضارع، فلا يصح فيها إلا أن يبنى الفعل على اسم متقدم مثل(رأيته وهو يكتب)، فجملة: (وهو يكتب)، لها زمن مستمر، ولكن في إطار زمن الجملة الرئيسي، وهو الزمن الماضي، ويؤدي حـذف الضـمير إلى الانقطاع بـين الـزمنيين، وتصـير هنـاك جملتـان مسـتقلتان،ومن ثم تـؤدي مخالفـة تلـك القاعـدة النحوية التي تكون جملة غير صحيحة نحويا"2

ففى حالــة الفعــل الماضـــى، أورد الجرجــاني قولــه تعــالى ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَقَد تَخَلُواْ بِٱلْكُفْرِ وَ**هُوْ وَلَا خَرَجُواْ** بِهِ وَاللَّهُ أَعْلَرُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ ﴿ ﴾ المائدة [61]، في هذه الآية سبق الفعل الماضي بمؤكدين الأول (قد) التي تفيد التحقيق، والثاني تقدم الفاعل على الفعل، فأتى الكلام بليغا من حيث تضافر المؤكدات مع الفعل الماضي، إن المقام هو تكذيب الله تعالى للمنافقين، فهو يعلم سرهم وجهرهم، فقد آمنوا بألسنتهم،لكن لم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد إبر اهيم شادي، شرح دلائل الإعجاز للإمام عبد القاهر الجرجاني، دار اليقين، مصر، ط2، 2013، ص 212

 $<sup>^{2}</sup>$  سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

يخرج الكفر من قلوبهم، فقد جاءت الآية في بناء لغوي بديع ورائع، تكذبه ما جاء بعدها بما وصفه تعالى أنه حالهم ثابت لم يتغير دخولهم وخروجهم بالكفر، فكشف كذبهم ونفاقهم، فتقديم الضمير على الفعل إشارة لهم و تأكيد على إنكار إدعاءهم الإيمان.

والحالة الثانية والمتعلقة بالبنية اللغوية التي يكون فيها المسند إليه مع خبره الفعلي الذي فعله مضارع، أورد الجرجابي النصوص القرآنية التالية:

- ◄ قالَ تَعَالَ: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِب وَهُمْ يَعَلَمُونَ ۞ آل عمران [75]، حيث تقدم ذكر الضمير تنبيها للمتلقي من الله تعالى يكشف من خلاله إنكار المكذبين وافتراءهم على الله بالكذب مع علمهم بذلك، فقدم الضمير أولا ليوجه نظر المتلقي بسمعه وذهنه إلى هذه البنية اللغوية (وهم يعلمون) وحقق المؤشر اللغوي المتمثل في تقديم الاسم الضمير وبناء الفعل المضارع عليه بلاغة مؤثرة من حيث المبنى، الفعل المضارع يدل على الاستمرارية في الزمن، وحذف اسمه المتقدم عليه وهو الضمير (هم) يخل بالصحة النحوية للبنية اللغوية خلافا للفعل الماضي الذي سبقت الإشارة إليه، ومن حيث المعنى، فتقدم الضمير مؤكدا ورابطا بين كلام سابق وكلام لاحق، فوجوده ضرورة وغيابه فساد في المعنى، يقول الجرجاني:"... تجد المعنى لا يستقيم إلا على ما جاء عليه من بناء الفعل على الاسم" أ، وهذه خصوصية في بناء المعنى لا يستقيم إلا بما، والتأكيد في الآية يدخل ضمن مقام التكذيب لعظم الجرم الذي صدر عنهم، ونقض إنكارهم، كما سبقت البنية اللغوية بـ(واو الحال).
- ◄ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهَةً لَّا يَخُلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخُلِقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا
   وَلَا حَيَوْةَ وَلَا نُشُورًا ۞ ﴾ الفرقان [3] ، فتقديم الضمير على فعله يزيد الآية قوة و تأكيدا على أن ما يدعونه آلهة خلق كسائر ما خلق الله تعالى، وقبل الضمير جاءت الواو لتبين حالهم. ونفس التحليل ينطبق على هذه الآيات.
  - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِي ثُمْلَ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ ﴾ الفرقان [5]
    - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ مِنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ۞ ﴾ النمل [17]
      - قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ وَلِيِّى أَلَّهُ أَلَّذِى نَزَّلَ ٱللَّهِ عَنْلَ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

#### 3- التقديم في الخبر المنفى:

يقول الجرجاني: "واعلم أن هذا الصنيع يقتضي في الفعل المنفي ما اقتضاه في المثبت، فإذا قلت (أنت لا تحسن هذا) وكان أشد لنفي إحسان ذلك عنه من أن تقول: (لا تحسن هذا)، ويكون الكلام في الأول مع من هو أشد إعجابا بنفسه، وأعرض دعوى في أنه يحسن حتى إنك لو أتيت بـ(أنت) فيما بعد (تحسن)

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاي، المرجع السابق، ص137.

فقلت: لاتحسنت أنت، لم يكن له تلك القوة"، قَالَتَعَالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَتِهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ المؤمنون [59]، يشرح هذه الآية مُحمَّد إبراهيم شادي فيقول: " المحدث عنه في الأصل هو اسم الموصول (الذين)، لكن ترتب على انفصال الضمير (هم) من الفعل (يشركون)، وتقدمه عليه أن يبنى عليه الفعل مع اسم الموصول، وأدى هذا إلى تأكيد نفي الشرك عنهم، وهذه الصياغة شائعة في سورة المؤمنون "1.

وقوله ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰٓ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ يس [7]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ الأنفال [55]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا نَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَذْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّى أَن يَهْدِيَنِي سَوَاءَ ٱلسَّبِيلِ ۞ ﴾ القصص [22]

#### ٠٠٠ الحدف:

وضعه عبد القاهر في المرتبة الثانية بعد التقديم والتأخير، ويعرفه بقوله:" هو باب دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنك ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون بيانا إذا لم تبن" فالحذف يقتضي من المتكلم أن يسلك طريقة في صياغة الكلام، ملتزما الإيجاز، ويكون الحذف في مواضع بعينها وليس أمرا عشوائيا وإلا حدث خلل وتصدع في بناء الكلام ينتج عنه فساد في المعنى، ويشبه الجرجاني من يتقن الحذف بمن يحترف السحر إذ بالحذف يظهر الكلام أكثر جمالا وروعة من الإفصاح عن المحذوف، فتنبهر به العقول والألباب.

ويظهر الجمال البلاغي للحذف من خلال طرح البديل أي ذكر المحذوف،وذلك حتى يستشعر المخاطب حلاوة المحذوف، بحيث يصنع موازنة بين حالة الحذف وحالة الذكر، ويستعمل في ذلك أدوات يقيس بحا بلاغة الحذف وهي: اللسان والطبع البلاغي والسمع ، فيعرف من خلالها فضيلة الحذف، يرى سعيد بحيري "أن الحذف ظاهرة لغوية بارزة في اللغة العربية، ويؤدي البحث في أبنيته وصوره إلى الكشف عن بعض أسرار النظم، غير أن قيمة هذه الظاهرة اللغوية التي تستلزم الوقوف على دقائقها، تتطلب قدرة خاصة لدى المفسر"<sup>3</sup>

لم يكتف الجرجاني بوصف الظاهرة وإنما درس الحذف فبحث عن أسباب اختيار الحذف والعدول عن الذكر، وميز بين الأغراض المختلفة للحذف والتي تجعل المتكلم يؤثر استخدام أبنية الحذف في مختلف الخطابات، ودور العناصر اللغوية وغير اللغوية في تفسير البنية المحذوفة، ونجد الجرجاني يكثر من لغة الشعر في تفصيل مسائل هذا الباب.

<sup>1</sup> محمد ابر اهيم شادي، المرجع السابق، ص 213.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني المرجع السابق، 1460.

<sup>3</sup> سعيد بحيري، المرجع السابق، ص247

#### 1- أسباب الحذف:

ذكر الجرجاني في أسرار البلاغة أسباب الحذف بقوله "أن الكلام إذا امتنع جملة على ظاهره حتى يدعو إلى تقدير حذف أو إسقاط مذكور، كان على وجهين:

-أحدهما: أن يكون امتناع تركه على ظاهره لأمر يرجع إلى غرض المتكلم، ومثاله أنك لو رأيت (سل القرية) في غير التنزيل، لم تقطع بأن ههنا محذوفا، لجواز أن يكون كلام رجل مر بقرية قد خربت وباد أهلها، فأراد أن يقول لصاحبه واعظا ومذكّرا، أو لنفسه متعظا ومعتبرا: (سل القرية عن أهلها وقل لها ما صنعوا).

-الوجه الثاني:أن يكون امتناع ترك الكلام على ظاهره ولزوم الحكم بحذف من أجل الكلام نفسه، لا من حيث غرض المتكلم به ، وذلك مثل أن يكون المحذوف أحد جزأي الجملة"1

يميز الجرجاني بين نوعين من الحذف في اللغة العربية، الأول يعود إلى قصد المتكلم والمعرفة المشتركة بين المتكلم والمخاطب، وهذه قرائن غير لغوية تقع خارج النص، والأصل في الكلام الحذف، لذلك وجد أن جملة (سل القرية) في القرآن الكريم تختلف عنها إذا قيلت في مقام آخر وبقصد مختلف، والثاني أن الحذف يعود لسبب نحوي فيخضع لقواعد النحو، فدرس النحاة مسائله وكشفوا مواضع الحذف وجوبا وجوازا، وهذا النوع من الحذف هو ما اعتنى به عبد القاهر الجرجاني وبين أسراره ومحاسنه في بلاغة الكلام وأصول النظم.

#### 2- أنواع الحذف في اللغة العربية:

# الحذف في الجملة الاسمية:

وجد عبد القاهر أن الكلام العربي يكثر فيه حذف المبتدأ، فقصر الحديث على عليه، من خلال الأمثلة الشعرية الكثيرة التي أوردها، ويبدأ بالقول: "وهذه جملة قد تنكرها حتى تخبُر، وتدفعها حتى تنظر، وأنا أكتب لك بديئا أمثلة مما عرض فيه الحذف ثم أنبهك على صحة ما أشرت إليه، وأقيم الحجة من ذلك "2ومن الأمثلة التي جاءت في هذا الباب، شاعر يخاطب امرأته و قد لامته على الجود:

قال سمية: قد غويت، بأن رأت \*\*\*\*\*حقا تناوب مالنا و وقود غيي أخمرك لا أزال أعوده \*\*\*\*\*ما دام مال عندنا موجود

فالحذف موجود في البيت الثاني، وهو حذف للمبتدأ (ذاك)، والتقدير (ذاك غي)، وحذفه أحسن من ذكره.

-و قول الشاعر بكر بن النطاح في جارية يحبها:

العين تبدي الحب و البغضا \*\*\* \* وتظهر الأبرام والنقضا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تح: مجد رشيد رضا، دار الكتب العلمية،بيروت، ط1، 1988، ص421 و 422.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق( دلائل الإعجاز)، ص 146

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 152

درة ما أنصفتني في الهوى \*\*\*\* ولا رحمت الجسد المنضى غضبي ولا والله يا أهلها \*\*\*\* لا أطعم البارد أو ترضى

الحذف موجود في مطلع البيت الأخير والتقدير (هي غضبي)، فأضمر المبتدأ وكان في الحذف حسن وجمال في النظم أفضل من أن يذكر، فالذوق البلاغي يقتضي تغييب الضمير (هي)، يقول الجرجاني: "فما من اسم أو فعل تحده قد حذف ثم أصيب به موضعه، وحذف في الحال ينبغي أن يحذف فيها، إلا وأنت تحد حذفه هناك أحسن من ذكره، وترى إضماره في النفس أولى وآنس من النطق به"، وهكذا يتحقق في الحذف أمران:

-عدم وقوع فساد نحوي،أي تحقق شرط الصحة النحوية.

-الأثر النفسي أي الحكم القيمي، ويستند الأول إلى أحكام النحو، أما الثاني فيرتكز على حس المخاطب، وذوقه وقدرته على تقدير قيمة ذلك الحذف.

#### ◄ الحــذف في الجملة الفعلية:

قبل الحوض في العناصر التي شملها الحذف في اللغة العربية ولغة القرآن، أوضح الجرجاني عناصر الجملة الفعلية المكونة من (فعل+ فاعل+ مفعول) وعلاقات هذه العناصر مع بعضها، وتحديد علاقة الإسناد بين الفعل والفاعل وعلاقة التعدي بين الفعل والمفعول، ثم تحديد العنصر الذي يقع عليه الحذف فيكون حذفه أبلغ من ذكره، وهنا يظهر فعل المخاطب ومدى فهمه للعنصر المحذوف، فيقول الجرجاني: "وههنا أصل يجب ضبطه، وهو أن حال الفعل مع المفعول الذي يتعدى إليه، حاله مع الفاعل، فكما أنك إذا قلت (ضرب زيد)، فأسندت الفعل إلى الفاعل، كان غرضك من ذلك أن تثبت الضرب فعلا له، لا أن تفيد وجوب الضرب في نفسه وعلى الإطلاق، كذلك إذا عديت الفعل إلى المفعول فقلت (ضرب زيد عمرا)، كان غرضك أن تفيد اجتمع الفاعل والمفعول في أن عمل الفعل فيهما، إنماكان من أجل أن علم التباس المعنى الذي اشتق منه بحما، فعمل الرفع في الفاعل، ليعلم التباس الضرب به من جهة وقوعه عليه "2

## 1- حذف المفعول لإثبات معنى الفعل لا غير:

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه ،ص 153

وجد الجرجاني أن أغراض المتكلمين لها دور في حذف المفعول أو ذكره فيقول: "اعلم أن أغراض الناس في ذكر الأفعال المتعدية، فهم يذكرونها تارة ومرادهم أن يقتصروا على إثبات المعاني التي اشتقت منها للفاعلين من غير أن يتعرضوا لذكر المفعولين، فإذا كان الأمر كذلك كان الفعل المتعدي كغير المتعدي مثلا في أنك لا ترى له مفعولا، لا لفظا ولا تقديرا"

فمن أغراض الحذف إثبات الفعل للفاعل والعناية بالفاعل دون الالتفات إلى المفعول، ويورد الجرجاني أمثلة يتضح من خلالها مقصده في حذف المفعول بقوله: "ومثال ذلك قول الناس:" فلان يحل و يعقد، ويأمر وينهى، ويضر وينفع" وكقولهم: "هو يعطي ويجزل، ويقري ويضيف"، المعنى في جميع ذلك على إثبات المعنى في نفسه للشيء على الإطلاق وعلى الجملة، من غير أن يتعرض لحديث المفعول حتى كأنك قلت: "صار إليه الحل والعقد، وصار بحيث يكون منه حل وعقد، وأمر ونفي وضر ونفع" وعلى هذا القياس" كما يستشهد الجرجاني بنصوص قرآنية منها:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّهُ رُهُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَىٰ ۞ وَأَنَّهُ رُهُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا ۞ ﴾ النجم [43، 44]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُحْيِء وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَيْ أَمَّرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ ﴾ غافر [68]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسَتَوِى ٱلَّذِينَ يَعَلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾ الزمر [9]

فالأفعال التي وردت في الآيات القرآنية وهي (أضحك، أبكى، أمات ،أحيا) كلها أفعال متعدية إلى مفعول في طبيعتها النحوية، غير أن المفعول محذوف في كل حالة ، وهذا لغرض محدد وهو إثبات معاني هذه الأفعال لله عز و جل، وهي الإضحاك والإبكاء والإحياء، والإماتة، فقصد المتكلم بالقرآن يتجه إلى غرض آخر وهو اختصاص الله تعالى بهذه الأفعال، وذكر المفعول يغير حتما المعنى وغرض الشارع، يقول الجرجاني: " وهكذا في كل موضع كان القصد فيه أن تثبت المعنى في نفسه فعلا للشيء، وأن تخبر بأن من شأنه أن يكون منه، أو لا يكون إلا منه، فإن الفعل لا يتعدى هناك، لأن تعديته تنقص الغرض وتغير المعنى "

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّـةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا

خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَّى يُصْدِرَ ٱلرِّعَآءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ۞ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَكَّنَ إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ

إِنِّى لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ ﴾ القصص [23، 24]، يقول الجرجاني في هذه الآية، أنه وجد حذفا للمفعول في أربعة مواضع ذكرها الجرجاني بقوله: "إذ المعنى، وجد عليه أمة من الناس يسقون (أغنامهم أو

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 154

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 154

مواشيهم)، وامرأتين تـذودان (غنمهما)، وقالتا لانسقي (غنمنا) فسقى لهما (غنمهما) أ، فكان الإضمار أبلغ من الـذكر، وعلاقة التعـدي بقيت محل تقـدير يـدل عليها الفعـل المطلق، واقتصر على إثبات الفعـل للفاعل، فترجح علاقة الإسناد على علاقة التعدي.

## 2- قصد التعدي للمفعول مع حذفه:

قال الجرجاني: "أن يكون له مفعول مقصود قصده معلوم، إلا أنه يحذف من اللفظ لدليل الحال عليه، وينقسم إلى جلي لا صنعة فيه، وخفي تدخله الصنعة، فمثال الجلي قولهم: "أصغيت إليه" وهم يريدون "أذني"، وأغضيت عليه، والمعنى "جفني" لقد أثبت الجرجاني في كلام العرب أن حذف المفعول يدل عليه سياق الحال وميز بين قسمين من الحذف: حذف جلي ظاهر، وآخر خفي تدخله الصنعة والإبداع، فيظهر جماله الفني و ذوقه البلاغي، فراح يذكر في هذا النوع الكثير من الشواهد الشعرية منها قول البحتري يمدح الخليفة المعتز: شجو حساده وغيظ عداه \*\*\*\* أن يرى مبصرا و يسمع واع

يكشف البحتري الحقد والبغض الذي يكنه الحساد للخليفة المعتز، فحذف المفعول في قوله (أن يرى مبصرا ويسمع واع) والتقدير أن يرى مبصرا محاسنه وأوصافه، ويسمع واع أخباره، وهكذا حصل على معنى شريف وغرض محدد وفي التزام الحذف من البحتري نظرة ثاقبة والتفاتة ذكية، لأنه إذا ذكر المفعول به وهو المحاسن والأخبار والأوصاف وكلها تتعلق بالخليفة المعتز، في المقابل يكون بذكرها تعريض وتجريح بالخليفة المستعين بصورة غير مباشرة، فظهر في الحذف إثبات الفعل للفاعل فقط، فالحذف في هذا البيت كان أفصح وأبلغ من الذكر، ولا يمكن أن يتعرف المخاطب جمالية الحذف وغرضه الخفي إلا من خلال دراسة السياق والظروف المحيطة بالشاعر، يقول الجرجاني: "أن تذكر الفعل وفي نفسك له مفعول مخصوص قد علم مكانه، إما يجري ذكر، أو دليل حال، إلا أنك تنسيه نفسك، وتخفيه، وتوهم أنك لم تذكر ذلك الفعل إلا لأن تثبت نفس معناه من غير أن تعديه إلى شيء أو تعرض فيه لمفعول"3

وذكر الجرجاني أبيات من الشعر لطفيل الغنوي يشيد فيها بمواقف بني جعفر مع قبيلته ونبل خصالهم و مروءتهم:

جـزى الله عنا جعفرا حين أزلقت \*\*\*\*\*بنا نعلنا في الواطئين فزلت أبـوا أن يملـونا، و لـو أن أمنا \*\*\*\*\*تلاقي الذي لاقـوه منا ملت هم خلطونا بالنفوس و ألجـأوا \*\*\*\*\*إلى حجـرات أدفأت و أظلت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد إبراهم شادي،المرجع السابق، ص 241

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 155 و 156

فالحذف كان مقصودا في أربعة مواضع هي (لملت/ ألجأوا / أدفأت/ أظلت)، والتقدير (ملتنا أمهاتنا)/ (ألجأونا بنو جعفر)/(أدفأتنا وأظلتنا الحجرات)، فحذفت نون الجماعة (نا) وهي المفعول المقصود وهم قوم طفيل، وقد أضفى هذا الحذف جمالا ورونقا على هذه الأبيات أحسن من ذكره، والقصد من الحذف هنا هو إثبات الأفعال لأصاحبها، والإشادة بخصالهم النبيلة التي يتصف بما بنو جعفر.

## الإضمار على شريطة التفسير:

هناك وجه آخر من وجوه الحذف البلاغي ويسميه الإضمار، ذكره الجرجاني في كتابه بقوله: "هذا نوع منه آخر: اعلم أن ها هنا بابا من الإضمار والحذف يسمى "الإضمار على شريطة التفسير" وذلك مثل قولم: أكرمني وأكرمت عبد الله"، أردت: "أكرمني عبد الله و أكرمت عبد الله"، ثم تركت ذكره في الأول استغناء بذكره في الثاني، فهذا طريق معروف ومذهب ظاهر، وشيء لايعباً به" ويستعين في هذا النوع بالشواهد شعرية، كقول البحتري: لو شئت لم تفسد سماحة حاتم \*\*\*\*\* كرما و لم تمدم مآثر خالد

فقد حذفت في البيت عبارة (ألا تفسد)، واستدل عليها بقرينة لغوية وهي قوله (لم تفسد) والتقدير (لو شئت ألا تفسد سماحة حاتم لم تفسدها)، وبحذا يتفادى التكرار في اللفظ والمعنى، ومثلها في قوله (ولم تحدم) فهي معطوفة على الجملة الأولى و كليهما مرتبطان بفعل المشيئة، والمحذوف في الشطر الثاني (ألا تحدم)، ومن الشواهد القرآنية، قال تَعَالى: ﴿ وَلَوْ شَاءً لَهَدَكُمُ أَجْمَعِينَ ۞ النحل [9]، والتقدير لو شاء الله أن يهديكم، لهداكم أجمعين، وقوله تعالى ﴿ وَلَوْ شَاءً الله لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ۞ الأنعام [35] والتقدير لو شاء الله أن يهديكم، لهداكم أجمعين، وقوله تعالى ﴿ وَلَوْ شَاءً الله لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ۞ الأنعام (35] والتقدير لو شاء الله أن يجمعهم على الهدى لجمعهم، فكان من الأفضل الاستغناء على دلالة الأول وذكره بعد ذلك، وتبين أن المحذوف والمذكور يشيران إلى دال واحد: (الهداية) في الآية الأولى ، و(الجمع) في الثانية ، ويكون الحذف بعد فعل المشيئة، وتقع القرينة الدالة عليه في جواب الشرط.

#### ◄ تأثير فعل المشيئة (شاء) في ذكر المفعول وحذفه:

لقد وجد الجرجاني أثر فعل المشيئة على ذكر المفعول وحذفه في كلام العرب فيتوجب ذكر المفعول متى كان في الكلام أمر عظيم وشيء جديد يخرج عن عادة العرب، كما في قول الشاعر:

 $^{2}$  " و لو شئت أن أبكي دما لبكيته  $^{*****}$  عليه و لكن ساحة الصبر أوسع

فالأصل في البكاء أن يكون بالدمع، لكنّ الحالة التي بلغها الشاعر من فقد محبوبه، وصلت به حتى جفت دموعه، و وجد في الدماء طريقا للبكاء، فجاء بأمر غير مألوف، وهو البكاء دما، فكان ذكر المفعول وهو

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 164

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص163

المصدر المؤول من (أن أبكي) أحسن وأفصح وأبلغ من إضماره حتى يستأنس به المخاطب وتألفه الأذن، أما إذا كان الكلام أمرا عاديا ومتداولا، فلا أثر لفعل المشيئة وبالتالي وجب الحذف، قال تعالى: ﴿ لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَلَا إِنْ هَلَا إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ ﴾ الأنفال [31]، والتقدير لو نشاء لقلنا مثل هذا الذي قلنا، فكان اسم الإشارة متضمنا لكل القول المذكور سابقا، وحذف المفعول بالتبعية، وهذا فيه ربط السابق باللاحق بطريق الإحالة القبلية لتظهر مزية النظم بشكل بديع و يكون النص أشد وقعا على أذن السامع.

ويحسن حذف المفعول لفعل المشيئة (شاء) بعد حروف الشرط، نحو قول تعالى: ﴿ مَن يَشَا إِ اللَّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَا إِللَّهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ الأنعام [39] فالتقدير من يشأ إضلاله يضلله، ومن يشأ هدايته يجعله، فحذف المفعول بعد حرف الشرط وارد في اللغة العربية.

#### ♦ الفصل و الوصل:

يعد هذا المبحث البلاغي من المفاهيم النصية التي ظهر فيها التماسك النصي بالمفهوم الحديث لعلم النص، درسه الجرجاني فوجده بابا دقيق المسلك، وصعب المأخذ لغموضه، ولا يتأتى لتمام الصواب فيه إلا الأعراب الخلص، ومنهم من جعل البلاغة هي معرفة الفصل والوصل، ويعرفه عبد القاهر بأنه "ما يصنع في الجمل من عطف بعضها على بعض أو ترك العطف فيها والجيء بحا منثورة، تستأنف واحدة منها بعد أخرى "أن الحديث عن فصل الجمل ووصلها يعد مبحثا هاما في البلاغة العربية، حيث تجاوز فيه الجرجاني عمل النحاة وأحكام النحو المتعلقة بوصف الجملة، واهتم بتتابع الجمل ودرس العلاقات المختلفة التي تنشأ عن هذا التتابع الجملي، وميّز فيها بين التتابع الذي يحقق كلاما ذا فائدة وبين التتابع الفاسد معتمدا في ذلك على ما نطق به اللسان العربي، وهذه المسألة تعد من المفاهيم الأساسية التي انطلق منها نحو النص، فقد تكلم المؤسس الفعلي لنحو النص (تون فان دايك) عن الأحكام التي تتعلق بوصف الجمل المتتابعة، حيث الخمل يعد أساسا للمنطوق اللغوي، ما التتابعات الجملية الممكنة الموجودة في لغة ما، وكيف تحدد البنية المحل يعد أساسا للمنطوق اللغوي، ما التتابعات الجملية الممكنة المؤجودة في لغة ما، وكيف تحدد البنية النحوية والدلالية لجملة أو عدة جمل في التتابعات، وعلى الرغم مما قيل أيضا من ورود علاقات مورفولوجية وتركيبية بين جمل التتابع، فإنه يتضح أن العلاقات بين الجمل ذات طبيعة دلالية في الغالب، ومن ثم يستند فيها إلى معني الجمل والإحالة" وعيز فان دايك بين الجمل ذات طبيعة دلالية في الغالب، ومن ثم يستند فيها إلى معني الجمل ولإحالة" وعبر فان دايك بين الجمل ذات طبيعة دلالية مي الغالب، ومن ثم يستند

2 فان دايك، علم النص مدخل متداخل الاختصاصات، تر: سعيد حسن بحيرى، ص 46

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص222

الجملية الممكنة والأخرى المستبعدة ولا يكون ذلك إلا بوصف للعلاقات الناشئة عنهما من الجوانب الدلالية والنحوية أيضا، وهذا يسميه بقيود ترابط التتابعات.

ولقد وضع عبد القاهر الجرجاني أحكام الفصل والوصل فوجد أن الجمل فيه على ثلاثة أضرب:

1- "جملة حالها مع التي قبلها، حال الصفة مع الموصوف، والتأكيد مع المؤكد، فلا يكون فيها العطف البتة لشبه العطف فيها لو عطفت بعطف الشيء على نفسه.

2-وجملة حالها مع التي قبلها حال الاسم يكون غير الذي قبله إلا أنه يشاركه في الحكم ويدخل معه في المعنى مثل أن يكون كلا الاسمين فاعلا أو مفعولا أو مضافا إليه، فيكون حقها العطف.

3-وجملة ليست في شيء من الحالين، بل سبيلها مع التي قبلها سبيل الاسم مع الاسم، لا يكون منه في شيء، فلا يكون إياه ولا مشاركة له في معنى، بل هو شيء إن ذكر لم يذكر إلا بأمر ينفرد به، ويكون ذكر الذي قبله وترك الذكر سواء في حاله، لعدم التعلق بينه وبينه رأسا، وحق هذا ترك العطف البتة.

فترك العطف يكون إما للاتصال إلى الغاية، أو الانفصال إلى الغاية، والعطف لما هو واسطة بين الأمرين، وكان له حال بين حالين فاعرفه"1.

#### • الوصل (العطف):

وبدأ بإظهار عمل العطف وفائدت على الاسم المفرد، لأنه يشرك المعطوف مع المعطوف عليه في الحكم الإعرابي لاشتراكهما في نفس الفعل فتتحقق بذلك الصحة النحوية ويحاول أن ينتقل بعمل العطف إلى الجمل و يبين أحكام هذا

العطف من الناحية النحوية والبلاغية، فيقول: " إن الجمل المعطوف بعضها على بعض على ضربين:

أحدها: أن يكون للمعطوف عليها موضع من الإعراب، وإذا كانت كذلك كان حكمها حكم المفرد، إذ يكون للجملة موضع من الإعراب حتى تكون واقعة موقع الفرد، وإذا كانت الجملة الأولى واقعة موقع المفرد كان عطف الثانية عليها جاريا مجرى عطف المفرد على المفرد، وكان وجه الحاجة إلى الواو ظاهرا، والإشراك كان عطف الثانية في الحكم موجودا، فإذا قلت: "مررت برجل خلقه حسن وخلقه قبيح" كنت قد أشركت الجملة الثانية في حكم الأولى، وذلك الحكم كونها في موضع جر بأنها صفة للنكرة، ونظائر ذلك تكثر، والأمر فيها يسهل والذي يشكل أمره الضرب الثاني: وذلك أن تعطف على الجملة العارية الموضع من الإعراب جملة أخرى كقولك "زيد قائم وعمرو قاعد"، و"العلم حسن و الجهل قبيح" ولا سبيل لنا إلى أن ندعي أن الواو أشركت الثانية في إعراب قد وجب للأولى بوجه من الوجوه، وإذا كان كذلك، فينبغي أن تعلم المطلوب من هذا

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص243

العطف والمغزى منه، ولم يستو الحال بين أن تعطف وبين أن تدع العطف، فتقول: "زيد قائم، وعمرو قاعد" بعد أن لا يكون هنا معقول يؤتي بالعاطف ليشرك بين الأولى والثانية فيه؟ 1

لقد استخرج الجرجاني الأحكام النحوية والبلاغية التي تقتضي عطف الجمل على بعضها، فوجد:

- أن يكون العطف بين الجمل بأدوات الربط النحوية أشهرها تداولا في الكلام الواو (و)، فينشأ عن علاقة الربط جملة معطوفة وجملة معطوف عليها، وهنا يميز بين عمل الواو في العطف على إشراك الجملة اللاحقة مع ثم أو -أم بل لكن،....) حيث أنه يقتصر عمل الواو في العطف على إشراك الجملة اللاحقة مع الجملة السابقة في الإعراب لاشتراكهما في المعنى، بينما تضيف الأدوات الأخرى إلى ذلك العمل، فائدة أخرى، يقول الجرجاني: "واعلم أنه إنما يعرض الإشكال في الواو دون غيرها من حروف العطف وذاك لأن تلك تفيد مع الإشراك معاني، مثل أن (الفاء) توجب الترتيب من غير تراخ و(ثم) توجبه مع تراخ و(أو) تردد الفعل بين الشيئين، وتجعله لأحدهما لا بعينه، فإذا عطفت بواحدة منها الجملة على الجملة ظهرت الفائدة (...)وليس (للواو) معنى سوى الإشراك في الحكم الذي يقتضيه الإعراب الذي أتبعت فيه الثاني الأول"2
- النظر إلى الجملة الأولى التي تسمى في عرف النحويين المعطوف عليها وتتضمن متحدث عنه أو مخبر عنه، فهي التي يقاس عليها في إثبات جكم العطف والربط، فإذا كان لها محل من الإعراب، تأخذ الحكم الإعرابي للاسم المفرد، وتأخذ الجمل المعطوفة حكم الجملة الأولى.
  - أن تكون أداة الربط موجودة وظاهرة في التركيب وتؤدي معنى الربط وليس معنى آخر مثل واو الحال.
- أن توجد مناسبة بين الجمل التي تدخل في مجال العطف سواء معطوفة أو معطوف عليها، بحيث تنشأ علاقات دلالية بين الجمل تقتضي وجود علاقة السببية بينها أيضا، وإلا فسد العطف وانقطع الاتصال يقول الجرجاني في هذه المسألة: "...إن جئت فعطفت على الأول شيئا ليس منه بسبب، ولا هو مما يذكر بذكره ويتصل بحديثه لم يستقم، ومن هنا عابوا أبا تمام في قوله:

لا و الذي هـو عـالم أن النـوى \*\*\*\*\* صبر وأن أبـا الحسين كـريـم وذلك لأنه لا مناسبة بين كرم أبي الحسين ومرارة النوى، ولا تعلق لأحدهما بالآخر  $^3$ 

إن اتصال الجملتين (أن النوى صبر) و (أن أبا الحسين كريم) لا يشوبه عيب من حيث الصحة النحوية فالجملة الثانية تأخذ الحكم الإعرابي للجملة الأولى وهي أنها واقعة في محل رفع صفة، بينما المستوى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 224

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني المرجع نفسه، ص224

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 225

الدلالي يكشف عن وجود خلل في كلام أبي تمام، فلا توجد أية علاقة دلالية بين الجملتين، فحبل الوصل بينهما منقطع والصحة الدلالية مفقودة، والمشكل الذي يظل قائما، هل يتحقق العطف بالصحة النحوية أم الصحة الدلالية؟

يرى الجرجاني بضرورة وجود تناسب بين الجمل من حيث الدلالة حتى يتم العطف بينها، ويظهر التماسك في المعنى قبل المبنى فيقول: "كذلك ينبغي أن يكون الخبر عن الثاني مما يجري مجرى الشبيه والنظير أو النقيض للخبر عن الأول، فلو قلت (زيد طويل القامة وعمرو شاعر) كان خلفا، لأنه لا مشاكلة ولا تعلق بين طول القامة وبين الشعر وإنما الواجب أن يقال: (زيد كاتب و عمرو شاعر)، و (زيد طويل القامة وعمرو قصير)" أ، وهذا أمر تؤكد عليه كل الدراسات التي تحتم بالدلالة، يقول جون لاينز: "إن علينا أن لا نعد استقامة النحو مطابقا لقبول الجملة، فالجمل جميعها سليمة التركيب نحويا، والتركيب الدلالي السليم شرط في القبول، وكذلك موافقة الجملة للسياق شرط أساسي أيضا" 2

#### • ترك العطف بين الجمل:

لايتم الربط بين الجمل إلا في وجود أدوات نحوية أهمها حرف العطف والربط الواو، غير أن السياق قد يفرض الاستغناء عن هذه الأداة واستبعادها بين الجمل، وقد ذكر الجرجاني الحالات التي يترك فيها العطف ليظهر التماسك والترابط بين الجمل، فإذا أعمل العطف في هذه المقامات فسد المعنى واختل البناء اللغوي، وهي:

## 1- التوكيد والبيان مع التوكيد:

يـورد الجرجـاني شـواهد قرآنيـة لايظهـر معهـا الـربط والعطـف بـين الآيات، لأن المقـام الـذي جـاءت فيـه توكيـد لمـا قبلهـا سـواء كـان توكيـدا بإثبـات أمـر، أو توكيـدا وإثبـاتا لنفـي، وتـرك العطـف في تلـك المواضـع هـو الواجب في الاستعمال، لأن الآيات المؤكدة تعمل على تفسير وبيان حال لما قبلها من هذه الشواهد.

- قَالَتَعَالَى: ﴿ الَّمْ ۞ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبُبَ فِيهِ هُدَى لِّمُتَقِينَ ۞ ﴾ البقرة [1، 2]، فقوله (لَا رَبُبَ فِيهِ ) بيان وتوكيد وتحقيق لقوله (ذَاكِ ٱلْكِتَابُ) والتقدير (هو ذلك الكتاب، هو ذلك الكتاب)
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الله على قلوبهم و على سمعهم) أَبْصَدَرِهِمْ غِشَلَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ ﴾ البقرة [6، 7] فقوله (لا يؤمنون) و (ختم الله على قلوبهم و على سمعهم) مؤكدان لقوله (سواء عليهم أ أنذرتهم أم لم تنذرهم)

عبد الفاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 225 <sup>2</sup> جون لاينز، اللغة و المعنى و السياق، تر: عباس صادق الوهاب، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط1، 1987، ص133

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 225

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا اللَّهِ وَمِا يَقُولُ اللَّهِ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ ﴾ البقرة [8، 9] من فالآية (9) تأكيد لحال من يقول أنه آمن ولم يؤمن، فكانت بمثابة تفسير وكشف لحالهم.
  - ﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَواْ إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحَنُ مُسْتَهْزُوُونَ ۞ ﴾ البقرة14
    - قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَّهُ يَسْتَهُرَئُ بِهِمْ وَيَمُثُّمُ ۚ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ ﴾ البقرة [15]
  - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا تُتَلَّى عَلَيْهِ ءَايَتُنَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَ فِي أَذُنيَهِ وَقُرًا فَبَشِّرُهُ بِعَذَابِ أَلِيمٍ ۞ ﴿ لقمان [7]
    - قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَ مُتَّكَ وَءَاتَتْ كُلَّ وَحِدَةٍ مِنْهُنَ سِكِينَا وَقَالَتِ اُخْرُجُ عَلَيْهِنَ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَشَ لِلّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيْرٌ ﴿ ﴾ يوسىف [31] عَلَيْهِنَ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ وَقُلْنَ حَشَ لِلّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيْرٌ ﴾ يوسىف [31] كما يكون الإثبات والتأكيد بـ (إنّ) و (إلّا)، بحيث يتعلق بإثبات وتأكيد جملة منفية سابقة.
      - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَهُ ٱلشِّغْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ وَإِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ۞ ﴾ يس [69]
        - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَمَى يُوحَىٰ ۞ ﴾ النجم [3، 4]

#### 2-القطع و الاستئناف:

لقد استسهل بعض العلماء أن يرجعوا ترك العطف إلى سبب القطع والاستئناف، ويرى عبد القاهر في ذلك عيبا وغفلة منهم فيقول: " ...وقد قنع الناس فيه بأن يقولوا: (إن الكلام قد استؤنف وقطع عما قبله) لا تطلب أنفسهم منه زيادة على ذلك، ولقد غفلوا غفلة شديدة " ألغم نظروا إلى ظاهر النص، واعتبروا أن كل استئناف يعد معنى جديدا وابتعدوا عن العلاقات المعنوية التي تسهم في تماسك النص القرآني وهذا أمر يوفضه الجرجاني، ومما هو أصل في هذا الباب أنك ترى الجملة وحالها مع التي قبلها، حال ما يعطف ويقرن إلى ما قبله، ثم تراها قد وجب فيها ترك العطف لأمر عارض فيها، صارت به أجنبية مما قبلها " ،قال تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّى اللَّهُ يَسَعَهُ إِلَّا مَعَكُم إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْ زِوْونَ في اللّهُ يَسَتَهُ وَيُولًا بِهِ المنافقين، بينما (الله يَسَمَهُ يَولًا بِهِمَ ) حبر من الله تعالى فيما سيفعل في شأنهم، فالجملتان لا تشتركان في الحكم حتى يتم العطف بينهما بالواو، بل كانت الجملة الثانية ردا على مقولتهم واعتراضا، فوجب قطع الأولى وإنماءها باستئناف جملة خبرية، تكون جوابا على كلامهم، وإدراج الواو بينهما يفسد المعنى، وطريقة الحوار

تستدعى القطع والاستئناف بين المتخاطبين.

2 عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 231

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص231

## 3- اختلاف الجملتين خبرا و إنشاء:

ويقصد بما الجرجاني ألا يعطف الخبر على الاستفهام، واتخذ الآية السابقة مثالا هنا أيضا، قال تعالى: وَإِذَا قِيلَ وَيقصد بما الجرجاني ألا يعطف الخبر على الاستفهام، واتخذ الآية السابقة مثالا هنا أيضًا والتقرق الله البقرة [13]، للهُمْ عَامِنُ اللهُفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ اللهُفَهَاءُ وَلَكِن لا يَعْلَمُونَ هَ البقرة الله فقد جاء قول المنافقين حاملا استفهاما بالهمزة (قَالُوا أَنُومِنُ كَمَا عَامَنَ اللهُفَهَاءُ) تلاه استفهامية لأنه سبحانه وتعالى المنافقين (أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ اللهُفَهَاءُ وَلَكِن لا يَعْلَمُونَ) فلا مجال لعطف الخبر على جملتهم الاستفهامية لأنه سبحانه وتعالى قدم جوابا يعارض فيه كلامهم.

ساق الجرجاني بعض الشواهد الشعرية يثبت من خلالها لغة العرب في ترك العطف بطريق الاستئناف، ويعتبر هذا بلاغة الكلام، فيذكر قول شاعر "زعم العواذل أنني في غمرة \*\*\*\* صدقوا و لكن غمرتي لا تنجلي وقال آخر في شعر الحماسة زعم العواذل أن ناقة جندب \*\*\*\* بجنوب خبت و أجمت

كذب العواذل لو رأين مناخنا \*\*\*\* بالقادسية قلن: لج و ذلت "2

وقال الشاعر اليزيدي

"ملكتــه حبلي و لكنــه \*\*\*\*\*\* القـاه من زهد على غاربي وقــال إني في الهوى كـاذب \*\*\*\*\* انتقم الله من الكاذب"<sup>3</sup>

وقال آخر

قال لي كيف أنت قلت عليل\*\*\*\* سهر دائم و حزن طويـل"<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 232

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 237

لقد ثبت عن الشيخ الجرجاني أن لفظ (قال) يأتي مفصولا عما قبله غير معطوف، لأن المقام الذي وردت فيه يفيد الحوار بين متكلم يسأل ومخاطب يجيب، وهو المعمول به في لغة العرب عادة، يقول في هذه الجزئية: " واعلم أن الذي تراه في التنزيل من لفظ (قال) مفصولا غير معطوف، وهذا هو التقدير فيه، والله أعلم" وهذا يأتي لفظ (قال) وما بعده على صورة القطع والاستئناف، ومن أجل ذلك يعرض الجرجاني الشواهد القرآنية التي تؤكد أن في ترك العطف بلاغة وتماسك، بحيث تظهر لغة الحوار في النص القرآني أكثر حركة ووقعا في أذن السامع،

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَلْ أَتَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ ۞ فَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ۞ فَقَرَّبَهُ وَإِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةَ قَالُواْ لَا تَخَفْ وَبَشَرُوهُ بِغُلَمٍ عَلِيهِ ۞ ﴾ الذاريات [28-24]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِينِنَ ۞ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ وَسُولَكُو اللَّرِي وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَيْكُو لَمَجْنُونُ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ تَسْتَعِعُونَ ۞ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَرَبُّ ءَابَآبِكُو ٱلْأَوّلِينَ ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُو ٱلَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُو لَمَجْنُونُ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَثْرِقِ وَرَبُّ ءَابَآبِكُو ٱلْأَوّلِينَ ۞ قَالَ إِن أَنْتَذَتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمَشْجُونِينَ ۞ قَالَ أَوْلَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمُا إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ۞ قَالَ لَبِنِ ٱلْخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمُسْجُونِينَ ۞ قَالَ أَوْلَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءِ مُنْ الْمَسْجُونِينَ ۞ قَالَ الصَّلِيقِينَ ۞ الشعراء [31-31]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاَضْرِبُ لَهُم مَّشَلًا أَحْحَبَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَبُوهُمَا فَعَزَزْنَا بِبَالِثِ فَقَالُوّاْ وَاللّهِ عَلَمُ اللّهِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ اللهِ الله

## • الجملة لا تعطف على ما يليها مباشرة:

يظهر أن الجرجاني ربط بين النحو والدلالة، أو بين المبنى والمعنى، بل إنه أولى عناية للمعنى حين خرج على قاعدة العطف التي تقتضي ألا يكون العطف إلا بين جملتين متتاليتين، لكن ما وجدوه في القرآن الكريم جعلهم يسهمون في تطور النحو والبلاغة حين يتتبعون قصدية المتكلم من خلال التفاسير، فالعطف قد يتجاوز الجملة والجملتين ليتحقق عمله، نحو قوله تعالى ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِب ٱلْفَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ بِجَانِب ٱلْفَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه ، ص236 و 237

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص241.

مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ۞ وَلَكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُونَا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَشُلُواْ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَشُلُواْ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَشُلُواْ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَشُلُواْ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي القَصْ [44، 45]

فيشرح عبد الفتاح لاشين هذا العطف بقوله: "لو جريت على الظاهر، فجعلت كل جملة معطوفة على ما يليها، منع منه المعنى، وذلك أنه يلزم منه أن يكون قوله (وَمَا كُنتَ تَاوِيًا فِي أَهْلِ مَذَيَنَ) معطوفا على قوله (فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمُرُ) وذلك يقتضي دخوله في معنى (لكن)، ويصير كأنه قيل، ولكنّك ماكنت ثاويا، وذلك ما لا يخفى فساده" أ، وإذاكان كذلك بان منه أنه ينبغي أن يكون قد عطف مجموع (وَمَا كُنتَ تَاوِيًا فِي وَلَكَ مَا لَنتُ وَيَا الْعَرْبِيَ إِذَ وَمَا كُنتَ أَوْيَا الْعَرْبِيَ إِذَ وَمَا كُنتَ عَبْدِي ٱلْعَرْبِي إِذَ وَمَا كُنتَ عِبْدِي ٱلْعَرْبِي إِذَ وَمَا كُنتَ عِبْدِي ٱلْعَرْبِي إِذَ وَمَا كُنتَ عِبْدِي الْعَرْبِي وَلَكِنَا كُنا مُرْسِلِينَ في على على مجموع قول هو وَمَا كُنتَ يِجَانِي الْعَرْبِي إِذَ وَمَا كُنتَ عِبْدِي الْعَرْبِي إِنْ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ وَلَكِنَا أَنشَأَنَا قُرُونَا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمُرُ)، فهذا قول عبد القاهر في أحكام الفصل والوصل "2.

#### • النص القرآني بين الاستقامة النحوية والصحة الدلالية:

لقد أورد الجرجاني بعض النماذج النصية من القرآن الكريم يظهر فيها تعارض بين التركيب النحوي والمعنى الدلالي ويبرز في تحليله لها سلطة المعنى و قصدية المتكلم بالقرآن في توجيه المتلقي لفهم الصياغة اللغوية للآيات بالشكل الصحيح:

- قال تعالى: ﴿ قُلِ آدَعُواْ اللّهَ أَوِ آدَعُواْ الرّحَنَ أَيًّا مَا تَدَعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَيّة ﴾ الإسساق اللغوي أن هناك تعدد في الآلهة، لأن أداة الربط (أو) تفيد التخيير بين أمرين، وهنا يكون التخيير بين الله وبين الرحمن، على اعتبار أنهما مختلفان، غير أن ضمير الغائب في (فَلَهُ ) يعود على لفظ واحد، فلو كان الله والرحمن مختلفان لوجب أن يثني الضمير فيكون (فلهما) بدلا من (فله)، فكان ضمير الغائب المفرد قرينة لفظية تدل على وجود إله واحد له أسماء متعددة منها الله والرحمن، فأداة العطف كانت للتخيير بين اسمين وليسيس إلهيسين، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ عُنَيْرٌ أَبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ ٱلنّهَدِي ٱللّهِ وَاللّهِ اللهِ واحد له أسماء أنه الوصل (الوو) بين الجملتين، الأولى مقولة اليهود والثانية مقولة بأفريه في التوبية التركيب اللغوي يشير إلى إدعاء اليهود والنصارى أن عزير والمسيح مع الله شريكان، لكون وظيفة الواو تفيد اشتراك الجملتين في الحكم، لكن القرينة اللغوية أزالت اللبس من حيث وجد في الآية ضمير ولأشافة الواو تفيد اشتراك الجملتين في الحكم، لكن القرينة اللغوية أزالت اللبس من حيث وجد في الآية ضمير الإشارة (ذَالِكَ) يشير إلى المقولة ان السابقتان على الضمير، ويشكل التركيب (فَوَلُهُم بِأَفَوْهِهِمْ) نتيجة لما الإشارة (ذَالِكَ) يشير إلى المقولة ان السابقتان على الضمير، ويشكل التركيب (فَوَلُهُم بِأَفَوْهِهِمْ) نتيجة لما

2 عبد الفتاح لاشين، المرجع نفسه، ص 138.

<sup>1</sup> عبد الفتاح الشين، التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر، دار المريخ للنشر، (دط)، 1980، ص 138

تقدم، وهو بطلان ما يدعيه كلا الفريقين، فكان العطف بين الجملتين بالواو يفيد إشراك الفريقان في الاعتقاد الفاسد، وضمير الإشارة وما بعده قرينة على الصحة الدلالية وبلاغة التركيب القرآني.

- قَالَ تَعَالَى: يَنَأَهْلَ ٱلْكِتَٰكِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَعُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكُلْ تَعُولُواْ ثَلَاثَةٌ ٱنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمْ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنْهُ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَا تَغُولُواْ ثَلَاثَةٌ ٱنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمْ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنْهُ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَا تَغُولُواْ ثَلَاثَةٌ ٱنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمْ إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنْهُ إِلَّهُ إِلَا يُعْمَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾ النساء [171]

سُبْحَننَهُ وَ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَكُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾ النساء [171]

## ❖ التناص و علاقته بالمصطلحات المماثلة له في التراث العربي:

اشتهر مصطلح التناص على يد جوليا كرستيفا عام 1969، وقد استنبطته من الناقد الروسي مخائيل باخين من خيلال مفهوم الحوارية، ولهذا المصطلح مسميات عديدة منها: التناصية، النصوصية، تداخل النصوص، ويقصد به: "نظر نص لاحق، أو توجيه لهذا النص أو فكرة تتعلق به (...) إلى نص سابق أو فكرة تتعلق به أو رأي فيه على سبيل الموافقة أو المخالفة أو المزاوجة بينهما. "أ يعد التناص أحد المعايير النصية التي ذكرها دي بوجراند و درسلر، فيرى أن التناص" يتضمن العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به، وقعت في حدود تجربة سابقة، سواء بوساطة أم بغير وساطة "

ويترتب عن هذا أن التناص خاصية ملازمة للنصوص ويمثل مجموعة من العلاقات تنشأ داخل النص اللذي يقرأه المتلقي، أي أن النص يتضمن أفكار الكاتب وأفكار آخرين سابقة له في النزمن (سواء بعبارات صريحة أو معاني)، فيكون النص عبارة عن فضاء تتداخل فيه مجموعة من النصوص عن طريق المعارضة أو الموافقة بينها، يقول بول فاليري: "لا شيء أدعى إلى إبراز أصالة الكاتب وشخصيته من أن يتغذي بآراء الآخرين، فما الأسد إلا عدة خراف مهضومة "قوهذا يشير إلى أن إدمان الشخص على المقروئية وما تنطوي عليه من أفكار ومعتقدات الآخرين يساهم في بناء شخصيته المستقلة في كتاباته التي يظهر فيها أفكاره على سبيل الموافقة أو المعارضة أو لأفكار الآخرين.

يرى بعض الباحثين أمثال علاء الدين رمضان السيد في مقالته "ظاهرة التناص بين عبد القاهر الجرجاني وجوليا كريستيفا" ومُحَد عبد المطلب في "التناصية عند عبد القاهر الجرجاني" أن مفهوم التناص كان حاضرا في التراث العربي في مجال النقد والبلاغة بمسميات مختلفة منها: السرقة والاقتباس والتضمين والأخذ والاستعانة والمعارضة والحل والاستشهاد والتغاير، والمجاز والتلميح والتوليد والإيحاء والتلويح والكناية والرمز والإيماء وبعض صور التضمين. إلخ ومهما اختلفت هذه المسميات، فهي في آخر الأمر تعبر عن أخذ كلام

<sup>1396</sup> علاء الدين رمضان السيد، ظاهرة التناص بين عبد القاهر الجرجاني و جوليا كرستيفا،كلية اللغة العربية ،أسيوط، مصر، المجلدة، 2014، $^2$  علاء الدين رمضان السيد، ظاهرة التناص بين عبد القاهر الجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة،مصر، ط1، 1998،  $^2$  دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة،مصر، ط1، 1998، ص 100

<sup>3</sup> علاء الدين رمضان السيد، المرجع نفسه، ص 1397

من آخر، وتداخل نص مع نص آخر سابق، سواء بقصد أو بدون قصد، ويستندون في ذلك إلى مقولات عبد القاهر الجرجاني و القاضي الجرجاني وغيرهم في السرقات الشعرية فمتى يكون هذا الأمر مشروعا ومتى يكون سرقة؟

#### السرقات الشعرية عند القاهر الجرجابي

عقد عبد القاهر الجرجاني بابا للسرقات الأدبية في أسرار البلاغة، يقول:" واعلم أن الحكم على، الشاعر بأنه أخذ من غيره وسرق واقتدى، فمن تقدم وسبق، لا يخلو من أن يكون في المعنى صريحا، أو في صيغة تتعلق بالعبارة، واعلم أن الشاعرين إذا اتفقا، لم يخل ذلك من أن يكون في الغرض على الجملة والعموم، أو في وجه الدلالة على ذلك الغرض...فأما الاتفاق في عموم الغرض، فما لا يكون الاشتراك فيه داخلا في الأخلذ والسرقة والاستمداد والاستعانة، لاترى من به حس يدعى ذلك، ويأبي الحكم بأنه لايدخل في باب الأخذ، وإنما يقع الغلط من بعض من لايحسن التحصيل"1،...وأما الاتفاق في وجه الدلالة على الغرض، فيجب أن ينظر فإن كان مما اشترك الناس في معرفته وكان مستقرا في العقول والعادات، فإن حكم ذلك وإن كان خصوصا في المعنى حكم العموم مثل التشبيه في الشجاعة ....إنما هو في حكم الغرائز المركوزة في النفوس والقضايا التي وضع العلم بها في القلوب، وإن كان مما ينتهي إليه المتكلم بنظر وتدبر ويناله بطلب واجتهاد ولم يكن كالأول في حضوره إياه و كونه في حكم ما يقابله الذي لا معاناة عليه فيه، ولا حاجة به إلى المحاولة والمزاولة والقياس والمناقشة والمباحثة والاستنباط والاستثارة، بل كان من دونه حجاب يحتاج إلى خرقة بالنظر، وعليه كم يفتقر إلى شقه بالتنكير وكان درا في قعر بحر لابد له من تكلف الغوص عليه، وممتنعا في شاهق لايناك إلا بتجشم الصعود إليه... كعروق الذهب التي لا تبدي صفحتها بالهوينا بل تنال بالحفر عنها وتعريق الجبين في طلب التمكن منها، فإذا كان هذا هو شأنه وههنا مكانه وبحذا الشرط يكون إمكانه فهو الذي يجوز أن يدعى فيه الاختصاص والسبق والتقدم والأولوية وأن يجعل فيه سلف وخلف ومفيد ومستفيد وأن يقضي بين القائلين فيه بالتفاضل والتباين وأن أحدهما فيه أكمل من الآخر وأن التباين زاد على الأول ونقص عنه وترقى إلى غاية أبعد من غايته أو انحط إلى منزلة هي دون منزلته"<sup>2</sup>

غير أن باحثين آخرين أمثال على صديقي ومُحَّد مندور ومُحَّد مفتاح يعارضون التأصيل الذي اعتمده الباحثون لمصطلح التناص ورجوعهم إلى السرقات الشعرية في التراث العربي، وهذا التصور يعتبرونه غير مؤسس لاعتبارات مختلفة، "فيؤكد مُحَدَّ مفتاح أن نظرية التناص تحكمت في نشوئها شروط اجتماعية وفلسفية وثقافية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق (أسرار البلاغة)، ص338

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، ص 339

وسياسية خاصة، مثلما أن السرقات الأدبية وراءها خلفيات اجتماعية وثقافية وسياسية خاصة، ويرى مُحَّد مندور أن دراسة السرقات دراسة منهجية لم تظهر إلا عندما ظهر أبو تمام" معدث أخذ خصوم هذا الشاعر في البحث عن السرقات في شعره، لذا كان التأصيل لمفهوم التناص بين مؤيد ومعارض

## 💠 معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني:

أما عن تماسك الكلام على المستوى الدلالي، فيرى الجرجاني أن " الكلام على ضربين: ضرب أنست تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، وذلك إذا قصدت أن تخبر عن (زيد) مثلا بالخروج على الحقيقة، فقلت: (خرج زيد)، وبالانطلاق عن (عمرو) فقلت: "عمرو منطلق)، وعلى هذا القياس، وضرب آخر أنت لا تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، ولكن يدلك اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللغة، ثم تجدد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بحا إلى الغرض، ومدار هذا الأمر على (الكناية) و (الاستعارة) و (التمثيل)، وقد مضت الأمثلة فيها مشروحة مستقصاة. أو لا ترى أنك إذا قلت : (هو كثير رماد القدر)، أو قلت: (طويل النجاد)، أو قلت في المرأة (نؤوم الضحى)، فإنك في جميع ذلك لا تفيد غرضك الذي تعنى من مبيل محرد اللفظ، ولكن يدل اللفظ على معناه الذي يوجبه ظاهره، ثم يعقل السامع من ذلك المعنى، على سبيل طويل القامة، ومن نؤوم الضحى) في المرأة أنما مترفة مخدومة، لها من يكفيها أمرها"2

إن هذا النص يضم الكثير من المفاهيم اللسانية والدلالية التي تنبه إليها عبد القاهر وسبق بحا مفكري علم اللغة الحديث، فقد وضع نظريته في النظم و ركز فيها على تأليف الكلام على المستوى التركيبي، وهذه نظريته في المعنى تكشف عن مضامين الكلام على المستوى الدلالي، ومن المفاهيم التي ظهرت في هذا النص، نجد:

- أولا: أن الجرجاني يدرس الجمل والعبارات من خلال الكلام بخلاف دوسوسير الذي اختار اللسان دون الكلام في دراسته للغة، وهذا يدل على أن الجرجاني استبعد المنهج البنيوي، وجاءت أفكاره متوافقة مع منهج لسانيات الكلام أو التلفظ في الدرس اللساني الحديث من حيث استبعادهم للسان.
- ثانيا:أعطى لثنائية اللفظ والمعنى فلسفة مختلفة عما تداوله النقاد قبله من خلال عملية تولد المعاني بسبب اختلاف تأليف الألفاظ وليس تكثيرها، وفي ذلك يقول حمادي صمودي في قضية معنى المعنى: " فقولهم في البلاغة إنحا كثرة المعنى مع قلة اللفظ لا معنى له، إن لم نقر بتولد المعنى على المعنى، لأنه لا سبيل أن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> على صديقي، التناص و السرقات الشعرية، الشبكة العنكبوتية، موقع الأنطولوجيا،2019/04/23 ، الساعة 05:05 مساء

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق (دلائل الإعجاز)، ص  $^{2}$ 

ندخل تغييرا في المواضعة بتكثير معنى اللفظ أو تقليله ، غير أنه يتوصل بدلالة المعنى على المعنى إلى فوائد لو أنه أراد الدلالة عليها باللفظ لاحتاج إلى لفظ كثير" 1

- ثالثا: أن الكلام الذي يصدر عن المتكلم قسمان: إما كلاما مباشرا، إذا كان الغرض الذي يريده المتكلم تعبر عنه الوحدات اللغوية التي استعملها لأجل ذلك فيظهر قوله صريحا ظاهرا حقيقيا، إما كلاما يقوله بطريق التعريض والكناية والاستعارة والتمثيل، وهنا يطرح عز الدين إسماعيل تعقيبا حول الحقيقة التي قصدها عبد القاهر: "وعبارة (على الحقيقة)، التي يستخدمها الجرجاني في حديثه عن هذا الضرب من الكلام تثير في النفس على الفور سؤالا عن معنى (الحقيقة) التي ينسبها إلى ذلك الضرب الأول من الكلام، كما توحي -من خلال مبدأ المغايرة-أن الضرب الثاني من الكلام، حيث يكون المقصود بالكلام هو معنى المعنى، لا يتعلق بالحقيقة، عندئذ سيطرح السؤال نفسه: بم يتعلق؟ وهل ما تزال التفرقة التقليدية بين الحقيقة والمجاز تفرض نفسها هنا على عقل الجرجاني؟ و هل تصدق هذه التفرقة حقا مع الية معنى المعنى التي تنبه إليها الجرجاني"2
- رابعا: تقسيم الكلام إلى ضربين، يقتضي تقسيم الدلالة إلى نوعين، الأولى دلالة عامة، توقيفية أو عرفية، والثانية دلالة مخصوصة ومؤقتة بين المتكلم و المخاطب بحيث تجمع بينهما معرفة ذهنية مشتركة، تستدعي من المخاطب أو المتلقي استخدام قواعد استدلالية منطقية لاستخراج الدلالة المقصودة من المنطوق اللغوي للمتكلم، فهي دلالة ثانية تتولد عن المعنى الحرفي.
- لقد كان الضرب الثاني من الكلام محل اهتمام وعناية من الجرجاني ، بحيث جاءت الكناية والاستعارة والتمثيل في مواضع كثيرة ومتفرقة من الكتاب، وهذه الصيغ الكلامية شكلت نظريته في معنى المعنى إذ وضع أحكاما تتعلق بهذا النوع من الخطابات، وبين استراتيجيات معينة تكون أساسا في تحقيق التواصل اللغوي بين المتكلم والمتلقى بنجاح.

## الكناية والمجاز في دلائل الإعجاز:

ذكر الجرجاني أنه "قد أجمع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح، وأن للاستعارة مزية وفضلا، وأن الجاز أبدا أبلغ من الحقيقة، إلا أن ذلك، وإن كان معلوما على الجملة، فإنه لاستعارة مزية وفضلا، وأن المجاز أبدا أبلغ من الحقيقة، إلا أن ذلك، وإن كان معلوما على الجملة، فإنه لاتطمئن نفس العاقل في كل ما يطلب العلم به حتى يبلغ فيه غايته، وحتى يغلغل الفكر إلى زواياه، وحتى لايبقى عليه موضع شبهة ومكان مسألة (...)، فالمراد بالكناية ها هنا أن يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني،

عز الدين اسماعيل، قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة الفصول، المجلد 7 و العدد 3، ص 38  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين إسماعيال، المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به، ويجعله دليلا عليه، مثال ذلك قوله (هو طويل النجاد)، يريدون طويل القامة، و (كثير رماد القدر) يعنون كثير القرى، وفي المرأة (نؤوم الضحى) والمراد أنما مترفة مخدومة، لها من يكفيها أمرها، فقد أرادوا في هذا كله، كما ترى معنى، ثم لم يذكروه بلفظه الخاص به، ولكنهم توصلوا إليه بذكر معنى آخر من شأنه أن يردفه في الوجود، وأن يكون إذا كان، أفلا ترى أن القامة إذا طالت طال النجاد؟ وإذا كثر القرى كثر رماد القدر؟ وإذا كانت المرأة مترفة لها من يكفيها أمرها، ردف ذلك أن تنام إلى الضحى؟" أ

أما الاستعارة أن تريد تشبيه الشيء بالشيء، فتدع أن تفصح بالتشبيه و تظهره، وتحيىء إلى اسم المشبه وتحريه عليه، تريد أن تقول: رأيت رجلا هو كالأسد في شجاعته وقوة بطشه سواء"، فتدع ذلك وتقول (رأيت أسدا)2، فيطرح هذا التعريف مجموعة من العناصر تشترك في تكون معنى المعنى، وهي:

- قصدية المتكلم من وراء كلامه ،وهو غرضه من المنطوق اللغوي الذي صدر عنه، بحيث يقصد المتكلم إلى توجيه ذهن المتلقى إلى معنى غير ظاهر.
- أن المنطوق اللغوي يتضمن صيغ مجازية لها دلالتين خارجية وتضمنية، فيكون الكلام بطريق المجاز حيث يستخدم المتكلم الكناية أو الاستعارة أو التمثيل، على نحو الأمثلة التي ساقها الجرجاني في الكناية (هو طويل النجاد) و(كثير رماد القدر) و(نؤوم الضحى)، فلا يقصد معناها الحرفي في استخراج الدلالة الثانية.
- فعل المتلقي في فهم وتفسير المنطوق اللغوي، فيقع على عاتقه فهم الدلالة الثانية المقصودة من المتكلم وهي في الأمثلة المعروضة: طويل القامة، معروف بكرمه، المرأة مترفة ولها خدم، ولا يتأتى له الكشف عن هذه الدلالة إلا بعملية الاستدلال.
- سياق الموقف الذي ورد فيه الكلام، وهو عنصر غير لغوي لكن يربط الكلام بالمقام وهي الظروف التي قيل فيها الكلام على وجه الجاز، فعبارة (كثير رماد القدر) لن يصل المتلقي إلى الدلالة الثانية إلا إذا كانت لديه مرجعية عن أوضاع البيئة العربية البدوية ومن خلال الاطلاع على كلام العرب المنظوم خاصة والذي يصوّر خصال العرب المتعلقة بحسن الضيافة والكرم.

لكن أثيرت بعض الإشكالات حول هذه العناصر وقد ذكرها عز الدين إسماعيل على النحو التالى:

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق (أسرار اللاغة)،  $^{0}$ 

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، المرجع نفسه، ص 67

- 1- "يبدو أن الاستخدام المتكرر لقدر كبير من هذا النوع من العبارات، التي تشتمل في أصلها على كنايات أو استعارات أو تمشيلات أو غير ذلك، والتي ابتذلها هذا الاستخدام، كما هو الشأن في عبارة (كثير الرماد) وماشابحها، قد ثبت لها معناها الثاني بالتواتر، فلم تعد بالمتلقي حاجة إلى الخبرة بمجموع الأعراف التي رشحت العبارة للدلالة على هذا المعنى الثاني، وعندئذ لا تبرز أهمية الاتكاء بالضرورة على الأعراف المكونة للسياق الحضاري في إدراك المعنى الثاني لعبارة ما إلا عند مواجهة العبارات البكر أو الطازجة، سواء اشتملت على كناية أو استعارة أو تمثيل أو لم تشتمل" و يقصد بذلك عز الدين إسماعيل أن يتحول مدلول العبارة الحرفي إلى دال، ويصبح المعنى الثاني مدلولا له، فتخرج العبارة من دائرة معنى المعنى.
- 2- إذا صدر عن المتكلم عبارة على صيغة الكناية أو الجاز وليس لدى المتلقي سياق وموقف عنها، فهل تحمل على معناها الحرفي أم بمعناها الثاني؟ هنا يرد الجرجاني الأمر إلى المتكلم نفسه، فهو إما أن يكون قد قصد إلى الكناية، وإما أن يكون قد ساق العبارة عارية منها أي تحمل على معناها الحرفي، وهنا يطرح عز الدين إسماعيل بعض التساؤلات الوجيهة: "فأنى للمخاطب أن يعرف ما إذا كان المتكلم قد قصد إلى الكناية أم لم يقصد إليها؟ أنى للمخاطب أن يعرف على وجه الدقة مقصد المتكلم هنا؟ وما الذي يحمله على أن يرى العبارة مكنية أو عارية من الكناية؟"<sup>2</sup>، في مثل هذه الحالات يمكن أن يزول هذا الإشكل بالعودة إلى شروط تحقق التواصل بين المتخاطبين، فالمعرفة المشتركة بينهم والمتمثلة في العادات والأعراف الاجتماعية تجعل المتلقي يميز بين قصدية المتكلم في استخدامه الكلامي بين الحقيقة والجاز

#### مكانة الإعجاز القرآني في دلائل الإعجاز:

لقد كان عبد القاهر الجرجاني من الذين رأوا -في كتابيه دلائل الإعجاز والشافية - أن إعجاز القرآن الكريم يكمن في نظمه خاصة وأنه نزل بلسان العرب الذين راحوا يتحدونه، وفي الأخير ثبت عجزهم، يقول" أعجزهم من على نظمه وخصائص صادفوها في سياق لفظه، وبدائع راعتهم من مبادئ آيه ومقاطع العلاقة بها، ومجاري ألفاظها ومواقعها، وفي مضرب كل مثل، ومساق كل خبر، وصورة كل عظة وتنبيه وإعلام وتذكير، وترغيب وترهيب، ومع كل حجة وبرهان ، وصفة وبيان، وبحرهم أنهم تأملوه سورة سورة، وعشرا عشرا، وآية أية، فلم يجدوا في الجميع كلمة ينبو بها مكانها، ولفظة ينكرها شأنها، أو يرى أن غيرها أصلح

 $<sup>^{1}</sup>$  عز الدين اسماعيل، قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة الفصول، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عز الدين اسماعيل، المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

هناك ،أو أشبه أو أحرى وأخلق، بل وجدوا اتساقا بحر العقول، وأعجز الجمهور، ونظاما والتئاما واتقانا وإحكاما، لم يدع في نفس بليغ منهم ولو حك بيافوخه السماء موضع طمع، حتى خرست الألسن أن تدعي وتقول خذيت القروم، فلم تملك أن تصول. "ألقد كان عرض عبد القاهر لكل المسائل النحوية على وجه الخصوص يعتبر بمثابة إستراتيجية يبرهن من خلالها مقولته في أن النظم ليس إلا توخي معاني النحو، وبذلك أثبت أن الإعجاز في القرآن الكريم يكمن في نظمه، ويقول في هذا الشأن ونقلا عن فؤاد مخيمر: " فإذا ثبت الآن أن لاشك ولا مزية في أن ليس النظم شيئا، غير توخي معاني النحو وأحكامه فيما بين معاني النحو وأحكامه فيما بين معاني النحو وأحكامه. ومالب دليل الإعجاز من نظم القرآن، إذا هو لم يطلبه في معاني النحو وأحكامه...ولم يعلم أنما معدنه ومعانه، وموضعه ومكانه، وأنه لا مستنبط له سواه، وأن لا وجه لطلبه فيما عداها، غار نفسه بالكاذب من الطمع، ومسلم لها إلى الخدع، وإنه إن أن يكون فيها، كان قد أبي أن يكون القرآن معجزا بنظمه، ولزمه أن يثبت شيئا آخر يكون معجزا به"2

## 💠 النقد الموجه لنظرية النظم للجرجاني:

رغم ما أسهم به عبد القاهر الجرجاني في النحو والبلاغة من أفكار وآراء، حيث ربط الكلام بقوانين النحو، فدرس اللسان العربي خاصة لغة الشعراء، وكانت قراءته للقرآن الكريم حفظا، ودراسة أكبر إنجاز جعله يخرج من الجملة لينفذ إلى العلاقات النحوية والدلالية التي تجمع بين الجمل، فألف الكثير من الكتابات أهمها (أسرار البلاغة) و( دلائل الإعجاز) و( الرسالة الشافية)، إلا أن منهجه في التأليف كان محل نقد، فمنهم من عاب عليه عدم تنظيمه للموضوعات، فيرى مجد عبد المنعم خفاجي أن: "عبد القاهر عالم لا مؤلف، وحسبك أن كتابه الدلائل صورة مشوهة للتأليف، فهو لا يعرف أن يكتب في صفحات مستقلة، وإنما هو يبدي ويعبد ويأتي من ههنا وههنا، ويكرر التكرير حتى يخرج إلى الهذر، ويذكر جزءا من الفكر هنا، وجعل وجزءها الآخر هناك" أن وأما عبد الفتاح لاشين فيرى أنه نقل النحو إلى جو يزخر بالحيوية، وجعل موضوعاته ميدانا يجول فيها بذهنه، ويطلع الناس على ألوان من التعبيرات التي تمر بحم، ولكنهم لم يقفوا على موضوعاته ميدانا يجول فيها بذهنه، ويطلع الناس على ألوان من التعبيرات التي تمر بحم، ولكنهم لم يقفوا على العلة، إلى علم رحب فسيح ينبض حياة وحركة"

أما الباحثة فتثمّن جهود الجرجاني النحوية والبلاغية، فغلب عليها التركيز على دراسة التراكيب الجملية ومكوناتها، من حيث الرتبة والحالة الإعرابية والغرض البلاغي خصوصا، فكان يورد نصوصا شعرية لا تتجاوز

أمجد إبراهيم شادى، المرجع السابق ، ص 91 إلى 93.

ب برور على مخيمر مخيمر، فلسفة عبد القاهر النحوية في دلائل الإعجاز، دار الثقافة للنشلا، جامع الأزهر، (دط)، 1983، ص 143

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> خفاجي محمد عبد المنعم، عبد القاهر و البلاغة العربية، المطبعة المنبرية، مصر، ط1، 1952، ص52

<sup>82</sup> عبد الفتاح لاشين، المرجع السابق، ص $^{4}$ 

حد الجملة فيفسر ويحلّل ويعلل، ويخرج بآراء مقنعة وصلت حدّ التنظير، كما أنه تجاوز حد الجملة في بعض المباحث البلاغية، مثل مبحث الوصل والفصل، كما أن استدلاله بالنص القرآني في بعض المواضع بالشرح والتحليل جعله يدخل في مجال تحليل النص لطبيعة النص القرآني وما يتمتع به من خصوصية في التعبير وارتباطه بسياق لغوي ومقامي.

## المبحث الرابع: التحليل البلاغي للزمخشري في تفسير النص القرآني:

لقد اهتم الزمخشري بقضية الإعجاز في القرآن الكريم كما فعل من سبقه، غير أن الإعجاز عنده يتعلق بأمرين، الأول يخص النظم والثاني يخص الإخبار بالغيوب، يقول:" إنه كتاب معجز من جهتين، من جهة إعجاز نظمه، ومن جهة ما فيه من الأخبار بالغيوب، ويستدل بالآية التالية :قَالَتَعَالَى: ﴿ فَإِلَّرُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللّهِ وَأَن لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهَلْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ ﴾ هـ ود [14]،أي أنسزل ملتبسا بما لا يعلمه إلا الله من نظم معجز للخلق، وإخبار بغيوب لا سبيل لهم إليه"

يعد عمل الزمخشري في الكشاف مكملا لنظرية الجرجاني، غير أنه اختص بدراسة النظم القرآني وتفسيره، معتمدا على المباحث البلاغية التي جاءت في علم المعاني وعلم البيان، يقول الزمخشري في مقدمة الكشاف: "إن النحوي، ولوكان أنحى من سيبويه واللغوي ولو علك اللغات بلحييه والواعظ ولوكان من الكشاف: "إن النصري أوعظ، والقصصي ولوكان من ابن القرية أحفظ لن يستطيع تفسير كتاب الله إلا إذا درس علمين هما علم البيان وعلم المعاني "2، فكشفت قراءته للقرآن الكريم من خلال هذين العلمين على أسرار في نظمه ومعانيه، يقول هنا (وهذه الأسرار والنكت لا يبرزها إلا علم النظم، وإلا بقيت محتجبة في أكمامها "قأثرى البلاغة العربية بأحكام جديدة تدل على نزعته العقلية في استقراء النصوص من جهة وتمكنه من علوم اللغة مثل النحو والبلاغة، وقد كان كتابه الكشاف مرجعا مهما في البحث البلاغي والأصولي.

## أدوات التحليل في تفسير النص القرآني:

لقد استخلص الباحثون من خلال قراءتهم لهذا الكتاب مجموعة من الأدوات البلاغية تلعب دورا هاما في تفسير النص القرآني وتثبت تماسكه اللغوي ومنها: الفصل والوصل، والالتفات، والتكرار، والاعتراض، والاختصار، وترتيب الجمل، وتفسير النص.

## 1- الفصل والوصل:

3 مصطفى الضاوي الجويني، المرجع نفسه، ص 219.

مصطفى المصدوي المبويتي، مسهم الرمضوي في عشير المران و بين إصباره قدار الله الزمخشري الكراض، 1908 ملك 1908 م1، ص 96 - 2 المران الرياض، ط1، 1998 م1، ص 96

يعتبر الفصل والوصل من أهم الأدوات والآليات التي يظهر من خلالها تماسك النصوص وترابطها على المستوى النحوي، والمستوى الدلالي وقد وردت أحكامه النحوية والبلاغية في دلائل الإعجاز مع الجرجاني، وكانت محل استقصاء من الزمخشري في تفسيره القرآن الكريم، فيكون الوصل بعطف الجمل على بعضها بأدوات الربط المختلفة، فينتج عن ذلك الترابط النحوي بين الجمل، أما الفصل فيكون بترك العطف بين الجمل وجوبا إما لكمال الاتصال أو كمال الانفصال، يرى الزمخشري أن "حرف العطف يستلزم أن يكون بين الجملتين قدر من الاتفاق يصحح الربط بينهما ولكنه لايكون اتفاقا قويا حتى يصل به إلى إتحاد الجملتين في المعنى، أو نشوء إحداهما عن الأخرى"1

#### أ/ترك العطف (الفصل):

يرى الزمخشري أن الفصل وصل تقديري خفي وأنه أقوى من الوصل الظاهر بحروف العطف، وأن التنبه إلى هذا الوصل الخفي باب دقيق من أبواب علم البيان تتكاثر محاسنه، ولم يختلف عن الجرجاني في كون الفصل يستم ،إما بالقطع والاستئناف، ويستدل الزمخشري بقوله تعالى: ﴿ وَيَقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَمِلٌ سَوَقَى تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ ﴾ هيود [93]، فيرى أن الفصل في هذه الآية كان بنزع أداة الربط الفاء في (سوف تعلمون)، فهو ترك العطف بالاستئناف كما جاء عند الجرجاني في الدلائل، يقول الزمخشري مجيبا على سؤال قد يخطر ببال السائل هو أي فرق بين إدخال الفاء ونزعها في سوف تعلمون؟ "قلت إدخال الفاء ونوعها في سوف تعلمون؟ " على سؤال مقدر، كأنهم قالوا فماذا يكون إذا عملنا نحن على مكانتنا وعملت أنت فقال سوف تعلمون فوصل تارة بالاستئناف الذي يكون إذا عملنا نحن على مكانتنا وعملت أنت فقال سوف تعلمون وفوصل تارة بالاستئناف أن يكون هذا البلاغة كما هو عادة بلغاء العرب، وأقوى الوصلين وأبلغهما الاستئناف أن يكون هناك تباين بين الجملتين في الغرض وفي الأسلوب، ويستند في هيذا لقول معاذا لقول تعالى القوق وكالستئناف أن يكون هناك تباين بين الجملتين في الغرض وفي الأسلوب، ويستند في هيذا لقول تعالى وكان أنزل إليّك وَمَا أُنزلَ مِن قَيْكَ وَالْقِيْقَ هُمْ يُوفِئُونَ في أَلْيَنَ يُؤمِئُونَ بِمَا أُنزلَ إلَيْكَ وَمَا أُنزلَ مِن قَيْكَ وَالْقِيْقَةُ هُمْ يُوفِئُونَ في أُلْيَنَ يُؤمِئُونَ في أَلْيَنِ يُؤمِئُونَ في مَا أُنزلَ إلَيْكِ وَمَا أُنزلَ مِن قَيْكَ وَالْقَافِقَ هُمْ يُوفِئُونَ في أُلْيَاتُهُ مُنْ يَوْفُونَ في أُلْوَنَ الْعَلَى السَعْفَ مَا مَا وَالْعَلَى الْعَرْفَ وَالْعَلَى الْعَرِي الْعَلَى الْعَرَفَ وَاللَّي الْعَرْفِي وَمَا أَنْوَلُ الْعَرَفِي وَالْعَلَى وَالْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَرَفَ وَالْعَلَى الْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى الْعَرَافِي الْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى وَالْعَلَى الْعَلَى وَالْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ وَالْعَلَى وَلَى الْعَلَى الْعَ

وَأُوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى

قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ البقرة [1-7]، فإن قلت لما قطعت قصة الكفار عن قصة المؤمنين ولم تعطف (...) لأن الأولى فيما نحن فيه مسوقة لذكر الكتاب وأنه هدى للمتقين، وسيق الثانية لأن الكفار من صفتهم كيت وكيت "3 فيدخل القطع هنا في كمال الانفصال.

 $^{8}$  محيد أبو موسى، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

أعجد أبو موسى، البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري و أثرها في الدراسات البلاغية، دار الفكر العربي، (دط)، (دت)، ص 365

<sup>2</sup> جار الله الزمخشري، الكشاف ،تح: عادل عبد الموجود و علي محجد عوض و فتحي حجازي،مكتبة العبيكان، الرياض،ط1، 1998،ج3، ص231 و 232.

من الأحكام التي ساقها الجرجاني في الفصل، اختلاف الجملتين خبرا وإنشاء، في المقابل يسوق الزمخشري تخريجات مختلفة لهذا الحكم البلاغي في أثناء تفسيره للنص القرآني التالي:قال تعالى: " فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَى تَفْعَلُواْ وَلَى اللَّهُ وَلَوْدُهَا النَّاسُ وَالْمُحِارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَافِينَ 

وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْمُحِارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَافِينَ 

وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْمُحِارَةُ أُعِدَتْ لِلْكَافِينَ 

وَاللَّهُ عَلَوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا قَالُواْ هَلَذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَلَا لَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ البق وَلَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ البق وصف ثواب المؤمنين فهي عطف هذا الأمر ولم يسبق أمر أو نهي يعطف عليه، إنما المعتمد بالعطف هو جملة وصف ثواب المؤمنين فهي معطوفة على جملة وصف عقاب الكافرين، كما تقول زيد يعاقب بالقيد والإرهاق وبشر عمرا بالعفو والإطلاق، ولك أن تقول: هو معطوف على قوله (فاتقوا) "1

واستعمال الفصل بين الجمل بطريق الاستئناف يظهر فخامة في المعنى وبالاغة في النظم، خاصة إذا جاء الاستئناف ردا على كالام سابق ووعيد، يقسول تعالى ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِينَ ءَامَثُواْ وَالْوَا عَلَوَا إِنّا مَعَكُمُ إِنّمَا عَنَىٰ مُسْتَهْ وَوَوَى اللّهُ يَسْتَهْ وَعَيْدُ فِي طُفْيَنِيمْ يَعْمَعُونَ ﴿ وَإِنّا لَقُواْ اللَّهِ عَلَى اللّه الله عَلَى الكلام قبله؟ وَلَا الله على الكلام قبله؟ وقيل الزمخشري: "فإن قلت: كيف ابتدئ قوله تعالى (الله يستهزئ بحم) ولم يعطف على الكلام قبله؟ قلت هو الستهزاء هو السنياف في غاية الجزالة والفخامة، وفيه أن الله عو الذي يستهزاء بحم انتقاما للمؤمنين " في فيضح الأبلغ...وكل منهم من الهوان والذل ، وفيه إن الله هو الذي يتولى الاستهزاء بحم انتقاما للمؤمنين " فينضح أن توظيف الفصل بين هاتين الجملتين بطريق الاستئناف عند الزمخشري يفسره الرد على كلام سابق ووعيد من الله للمنافقين، وهنا يظهر منهجه في التفسير، في المقابل استدل عبد القاهر الجرجاني على هاتين الآيتين من الله للمنافقين، وهنا يظهر منهجه في التفسير، في المقابل استدل عبد القاهر الجرجاني على هاتين الآيتين من الله للمنافقين، وهنا يظهر منهجه في التفسير، في المقابل استدل عبد القاهر الجرجاني على هاتين الآيت نين الأيمنية وتحوية بحيث وجد أن جملة (إنّما تَنَى المنافقين، ينما الفقين، بينما (الله يَسْتَهْ وَلُول باستئناف، وكانت الجملة الثانية ردا واعتراضا على مقولتهم، لذا وجب قطع الأولى باستئناف جملة خبرية، تكون جوابا على كلامهم، وإدراج الواو بينهما يغير المغى

## ب/البيان والتقرير والتوكيد:

ومما يوجب ترك العطف في الجمل المتتابعة إذا كانت اللاحقة تقرير وتوكيد وبيان لما قبلها، ويستدل الزمخشري على ذلك بقول على ﴿ الّمَ أَن ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَقِينَ ﴿ ﴾ البقرة [1-2]، يقسمها

<sup>. 228</sup> عار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج1، ص 227 و  $^{1}$ 

<sup>2</sup> جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج1، ص185

إلى أربع جمل (ألم + ذلك الكتاب+ لا ريب فيه+ هدى للمتقين)، ويفسرها بقوله: "و بيان ذلك أنه نبه أولا على أنه الكلام المتحدى به، ثم أشير أنه الكتاب المنعوت بغاية الكمال، فكان تقريرا لجهة التحدي ..فكان شهادة وتسجيلا بكماله، لأنه لاكلام أكمل للحق واليقين، ولا نقص أنقص مما للباطل والشبهة"1، لقد جاءت الجمل مترابطة من غير أدوات ربط، لأن النص بصدد بيان حقيقة كتاب الله، فيقرر هذه الحقيقة بنفي الباطل عنها والتشكيك فيها، وأنها مصدر الهداية والتقوى، فإذا ما وصلت جمل الآيتان بأي حرف للوصل فقـد الـنص تماسكه وتغير معنـاه، ويـذكر مُحَّد حسـين أبـو موسـي نقـلا عـن الزمخشـري أن "الجمـل الـتي يقـرر بعضـها بعضا، تتناسق من داخلها ويأخذ بعضها بعنق بعض، وهذا التناسق الداخلي أقوى في ترابطها من ذكر حرف النسق، ولذلك كان اعتباره أدخل في البلاغة من غيره، وفي ترتيب هذا النوع من الجمل وبناء بعضه ما يبين منه قوة الكلام وجودة بلاغته" عنه الزمخشري في هذا النوع من الفصل آية الكرسي ليثبت تماسك الــــنص و روعــــــة البيــــــان،قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمُرٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُۥ إِلَّا بِإِذْنِهِۦ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءَ وَسِعَ كُرُسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَعُودُهُ وِفَظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ، البقرة [255]، ويوضح الزمخشري البيان والتقرير في هذه الآية بقوله: "فالأولى بيان لقيامه بتدبير الخلق وكونه مهيمنا عليه، غير ساه عنه، والثانية لكونه مالكا لما يدبره والثالثة لكبرياء شأنه، والرابعة لإحاطته بأحوال خلقه وعلمه بالمرتضى منه المستوجب للشفاعة وغير المرتضى، والخامسة لسعة علمه، وتعلقه بالمعلومات كلها أو لجلاله وعظم قدره"3، لاحظ الزمخشري أن " الواو تقع بين الجملتين لتفصل بين معنييهما، فتكون كل واحدة ذات معني مستقل عن الآخر ومتميز عنه، فإذا تكررت الجملتان في مقام آخر وسقطت هذه الواو كان الكلام كلاما واحدا يقرر بعضه قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ۞ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ۞ ﴾ الشعراء 154/153 وفي موضع آخر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُوا ۚ إِنَّمَاۤ أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ۞ وَمَاۤ أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّشُكُ مِّشُكُ م نَّظُنُّكَ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ٨ ﴾ الشعواء [185، 186] فإن قلت، هل اختلف المعنى بإدخال الواو هنا، وتركها

1 جار الله الزمخشري، المرجع نفسه، ج1، 149

وهو كونه مسحرا، ثم قرر بكونه بشرا مثلهم"4،

في قصة ثمود؟ قلت إذا أدخلت الواو فقد قصد معنيان كلاهما مناف للرسالة عندهم، التسحير والبشرية وأن

الرسول لا يجوز أن يكون مسحرا، ولا يجوز أن يكون بشرا، وإذا تركت (يعني الواو) فلم يقصد إلا معني واحد

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محجد أبو موسى،المرجع السابق، ص262.

<sup>3</sup> جار الله الزمخشري، الكشاف، ج1، ص486 و 487

<sup>4</sup> جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج3،ص 262

وفي قول على الله الله الرَّحْنُ في عَلَمَ الْقُرْءَانَ في خَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَمَهُ الْبَيَانَ في الشّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ في وَالنّجَمُ وَالشّبَحُ وَهِ وَوَوِها يَشَجُدُانِ في السرحمن [1-6]، انطلق الزمخشري من التحليل النحوي ليصل إلى بيان قوة الربط النحوي ودورها في بيان المعاني الكامنة وراء النص، فيقول: "الرحمن مبتدأ وهذه الأفعال مع ضمائرها أخبار مترادفة وإخلاؤها من العاطف مجيئها على نمط التعدية،...فإن قلت: كيف أخل بالعاطف في الجمل الأولى، ثم جيء به بعد؟ قلت بكّت تلك الجمل الأولى واردة على سنن التهديد، ليكون كل واحدة من تلك الجمل مستقلة في تقريع الذين أنكروا الرحمن و آلاءه"

## 2- الوصل أو العطف:

#### أ/ اختصاص مواضع معينة بأدوات وصل محددة:

لقد كان لتفسير القرآن الكريم أثر بالغ الأهمية عند الزمخشري في تحليلاته البلاغية أيضا، فقد توصل من خلال تتبع المعاني في الشواهد القرآنية المستخلصة من سورة هود:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّمْنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وبِرَحْمَةِ مِنَّا وَنَجَيْنَهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ۞ ﴾ هود [58] قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّمْنَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وبِرَحْمَةٍ مِنَّا وَمِنْ خِزْيِ يَوْمِيدٍ ۞ ﴾ هود [66]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَلَّةَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُودٍ ۞ ﴾ هود [82]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا جَلَّهَ أَمْرُنَا نَجَيْمَنَا شُعَيْمَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مِرَحْمَةٍ مِّنَّا ﴾ هود [94]

إلى أن جملة (وَلَمّا جَاة أَمْرُنا) قد تكررت في سورة هود أربع مرات وفي كل مرة تكون معطوفة على جملة قبلها، إما بأداة الوصل (الواو) أو (الفاء)، وهذا لم يكن أمرا اعتباطيا، وإنما عن قصدية المتكلم بالقرآن في التزام هذه الطريقة في الوصل نتج عنها تناسق في المنطق والدلالة والنحو، يقول الزمخشري عن أسباب عطف الآيات الوسطى بطريق الفاء والأخريان بطريق الواو: " فإن قلت ما بال ساقتي قصة عاد وقصة مدين جاءتا بالواو، والساقتان الوسيطان بالفاء؟ قلت وقعت الوسطيان بعد ذكر الوعد، وذلك قوله أن موعدهم الصبح، ذلك وعد غير مكذوب، فجيء بالفاء الذي هو للسبب، كما تقول وعدته فلما جاء الميعاد كيت وكيت، وأما الأخيرتان فلم تقع بتلك المثابة، وإنما وقعتا مبتدأتين فكان حقهما أن تعطفا بحرف الجمع على ما قبلهما كما تعطف قصة على قصة "

# ب/ مواضع أخرى الوصل:

ويكون الوصل بعطف الجمل على بعضها بأدوات العطف إذاكان هناك تناسب بينها، ويأخذ التناسب صورا هي

2 جار الله الزمخشري، المرجع السابق ، ج2،ص 336.

<sup>232</sup> جار الله الزمخشري، المرجع نفسه، ج3، ص $^{1}$ 

- في حالة وجود تقابل أو مقابلة بين الجملتين، نحو قوله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ وَٱلتَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَعْسَبَانِ ۞ ﴾ السرحمن [5، 6]، إذ يرى الزمخشري أن الشمس والقمر سماويان والنجم والشجر أرضيان، لذلك وجب العطف في هذا المقام.
- -عند اختلاف الخبران نحو قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتَهِكَ عَلَى هُدَى مِّن رَبِّهِمْ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ ﴾ البقرة [5]، فإن قلت لما جاء مع العاطف، وما الفرق بينه وبين قوله تعالى ﴿ أُوْلَتَهِكَ كَالْأَغُومِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُوْلَتَهِكَ هُمُ الْغَوْدَ ۞ ﴾ الأعران ههنا، فلذلك دخل العاطف بخلاف الخبرين ثمة، الْغَنفِلُونَ ۞ ﴾ الأعراف الخبرين ثمة، فإنحما متفقان لأن التسجيل عليهم بالغفلة وتشبيههم بالبهائم معنى واحد فكانت الجملة الثانية مقررة لمعاني الأولى فهى من العطف بمعزل"
- تناسب الجملتان خبرا وإنشاء: فلا يعطف خبر على إنشاء ،ولا إنشاء على خبر، غير أن الزمخشري لا يعتبرها حكما مطلقا، بل في رأيه يجوز أن يعطف الإنشاء على الخبر إذا لم يكن المعتمد بالعطف الألفاظ، وإنما مضمون الجملة مثل قوله تعالى في الآيتين [24-25] من سورة البقرة وقد تقدم شرح الحكم المتعلق بحا في القطع والاستئناف.

#### ❖ الالتفات:

لقد كان الالتفات محل كلام عند النقاد والبلاغين والمفسرين، لأنه يدخل في كلام العرب، ويعد من محاسن الكلام سواء من جهة المتكلم أم من جهة المخاطب، قال الشريف الجرجاني عنه: " أولا بأنه فن من فنون البلاغة، مشهور فيما بين علماء البيان، له اسم مخصوص، وأنواع كثيرة، وأمثلة غير محصورة. و ثانيا: بأنه عادة مألوفة للعرب العرباء، قد تعودوا عليها في أساليب كلامهم وأشار في ضمنه إلى فائدة عامة للالتفات من جهة المتكلم، وهي التصرف والافتنان في وجوه الكلام وإظهار القدرة عليها والتمكن منها، وعقبها بفائدة أخرى له عامة أيضا من جهة السامع، وهي تطرية نشاطه في سماع الكلام، واستدار إصغائه إليه بحسن الإيقاظ."<sup>2</sup>

روى الزركشي عن حازم تعليقه على الالتفات، فقال: "قال حازم في منهج البلغاء، وهم يسأمون الاستمرار على ضمير متكلم أو ضمير مخاطب، فينتقلون من الخطاب إلى الغيبة، وكذلك أيضا يتلاعب

<sup>161</sup> و 160 و 161 جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج1، ص

<sup>2</sup> الشريف الجرجاني، الحاشية على الكشّاف للزمخشري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج1، ط1، 1977،ص 62 و 63

المتكلم بضميره، فتارة يجعله تاء على جهة الإخبار عن نفسه، وتارة يجعله كافا، فيجعل نفسه مخاطبا، وتارة يجعله هاء فيقيم نفسه مقام الغائب،فلذلك كان الكلام المتوالي فيه ضمير المتكلم والمخاطب لايستطاب، وإنما يحس الانتقال إليه عائدا في نفس الأمر إلى الملتف عنه ليخرج" 1

جاء الالتفات عند الزمخشري في أثناء تفسيره لسور القرآن الكريم، يقول: "فإن قلت لم عدل عن لفظ الخيسة إلى لفظ الخطاب في قول تعالى ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَشْتَعِينُ ۞ ﴾ الفاتحية إلى لفظ الخطاب، ومن الخطاب إلى الغيبة الى الخطاب، ومن الخطاب إلى الغيبة ومن الغيبة إلى الخطاب، ومن الخطاب إلى الغيبة ومن الغيبة إلى الخيسة إلى الحكم، كقول تعالى: ﴿ هُوَ ٱلّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ ومن الغيبة إلى الحيسة إلى الحيبة ومن الغيبة إلى الحيبة أن الله وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ ومن الخيبة ﴿ وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلَ ٱلرّبَيْحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَيْتٍ ۞ ﴾ فاطر [9].

يرى أن الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب كان أحسن تطرية لنشاط السامع و إيقاظا للإصغاء إليه من إجراءه على أسلوب واحد"2،

فالالتفات أن ينحرف المتكلم في خطابه بأن يعدل في كلامه من المخاطب إلى الغائب،أو من الغائب إلى المائه الكريم المتكلم ،أو من الغائب إلى المخاطب، تبعا لقصدية المتكلم في بيان غرض محدد، وقد ورد في القرآن الكريم على ست صور، هي:

- 1- من التكلم إلى الخطاب نحو قوله تعالى: " ﴿ وَمَا لِيَ لَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾ يس [22]
- 2- من التكلم إلى الغيبة نحو قوله تعالى: قالَ تَعَالَى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ كَكِيمٍ ۞ أَمْرًا مِّنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾ الدخان [4-6]
- 3- مـن الخطـاب إلى الــتكلم، قــال تعــالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَ رَقِيمٌ وَدُودٌ ۞ ﴾ هود [90].
- 4- من الخطاب إلى الغيبة، نحو قوله: ﴿إِنَّ هَاذِهِ ۚ أُمَّتُكُمْ أُمَّةَ وَاحِدَةَ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَوَلَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا وَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ ﴾ اللَّنبياء [92، 93]
- 5- مـــن الغيبـــة إلى الـــتكلم، نحــو قولـــه تعـــالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ اللَّسَمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجُنَا بِهِ عَنَمَرَتِ مُخْتَلِفًا أَلْوَنُهَا وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَنُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ۞ ﴾ فاطر [27]
- 6- من الغيبة إلى الخطاب، نحو قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ الفاتحة [3، 4،4]

<sup>1</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح بيوسف المرعشلي و آخرون ، دار المعرفة ، دمشق، سوريا، ج3، ط1، 1990، ص 380.

<sup>2</sup> جار الله الزمخشري، المرجع نفسه، ج1، ص118

وللالتفات فوائد جمة، منها نظرة الزمخشري في الالتفات في سورة الفاتحة أن فائدته تتمثل في تعظيم الله وتخصيصه بالعبادة يقول: " وقد تختص مواقعه بفوائد، ومما اختص به هذا الموضع مَالِكِ يَوَمِ الدِّينِ فَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ فَ ﴾ أنه لما ذكر الحقيق بالحمد، وأجرى عليه تلك الصفات العظام، تعلق العلم بمعلوم عظيم الشأن، حقيق بالثناء، وغاية الخضوع والاستعانة في المهمات، فخوطب ذلك المعلوم المتميز بتلك الصفات، فقيل: إياك، يا من هذه صفاته تخصك بالعبادة والاستعانة ولا نعبد غيرك ولا نستعينه، ليكون الخطاب أدل على أن العبادة له لذلك التميز الذي لا تحق العبادة إلا به "1

ومن فوائده التي وردت مع الزمخشري، نجد:

- الإنكار والتقبيع في قوله ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيْحٌ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَهُمْ أُخِيطَ بِهِمْ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ يونس [22]
- المسدح والثناء في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي آَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رَبًا لِيَرْبُواْ فِي آَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن أَن فِي " فَأُولُلَمٍكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴿ اللهِ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا
- زيادة في اللوم والإنكار نحو قول عبس وَقَوَلَنَ ۞ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَى ۞ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَّهُ مَرَّقَ ۞ هَا يَدُرِيكَ لَعَلَّهُ مَرَاكِهِ عَبَس وَقَوَلَنَ ۞ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَى ۞ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَّهُ مَرَاكِه مِن يشكو [3-1]، وفي الإخبار عما فرط منه، ثم الإقبال على الجاني إذا حمى في الشكاية مواجها له بالتوبيخ و إلزام الحجة.

 $<sup>^{1}</sup>$  جار الله الزمخشري المرجع نفسه، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

إذا كان العدول أو الالتفات يصدر عن المتكلم تحقيقا لأغراض محددة ومقصودة، فإن له تأثيرا على المتلقي أو السامع بحيث يجعله أكثر انتباها وإصغاء للخطاب وفهمه على الوجه المطلوب، وإتباع طريقة الالتفات يساهم في تحقيق التواصل اللغوي بين المتخاطبين، فهو استراتيجية بالمفهوم الحديث يستخدمها المتكلم لتصل رسالته اللغوية إلى فهم المتلقي بنجاح، ويذكر الزمخشري تأثير الالتفات في المخاطب بقوله:" إذا قلت لصاحبك حاكيا عن ثالث لكما إن فلانا من قصته كيت وكيت، فقصصت عليه ما فرط منه ثم عدلت بخطابك إلى الثالث فقلت يا فلان من حقك أن تلزم الطريقة الحميدة في مجاري أمورك، وتسري على جادة السنداد في مصادرك ومواردك، نبهته بالتفاتك نحوه فضل تنبيه، واستدعيت إصغاءه، إرشادك زيادة استدعاء، وأوجدته بالالتفات من الغيبة إلى المواجهة هازا من طبعه ما لا يجده إذا استمررت على لفظ الغيبة، وهكذا الافتنان في الحديث والخروج منه من صنف إلى وصف يستفتح الآذان للاستماع ويستهش الأنفس للقبول."<sup>2</sup>

#### ♦ الحسذف:

يرى الزمخشري في أثناء تفسيره للنصوص القرآنية أن الحذف يعد من الأدوات النحوية والتي تظهر بلاغة في الكلام وجمالا في الأسلوب، وقد أثبته في حذف المسند إليه و المفاعيل، ويقول في قوله تعالى في الأوران يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ فَ الإسراء [9] :أي للحالة التي هي أقوم الحالات وأسدها أو للملة أو للطريقة، وأينما قدرت لم تجد مع الإثبات ذوق البلاغة الذي تجده مع الحذف لما في إبحام الموصوف بحذفه من فخامة تفقد مع إيضاحه."

#### ♦ التكرار:

لقد كان للزمخشري وقفة عند آلية التكرار في مواضع مختلفة من القرآن الكريم، وضح من خلالها أثره البلاغي في هذه الاستعمالات، فقد ذكر التكرار في مقام الوعظ والنصيحة، ودفع الشبهة، والقصص، والوعيد، مواقف الكف والنهى، ومظاهر القدرة، وغيرها

ويفسر تكرار النداء في سورة غافر مستوحيا اللفظ المكرر وما له من أثر في استجابة النفس، فيقول في قول سيدل الرَّشَادِ في يَنقَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا

<sup>1</sup> محيد أبو موسى، المرجع السابق، ص373

<sup>2</sup> محيد أبو موسى، المرجع نفسه، ص371

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج3، ص496

مَتَكُ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْقَرَارِ فَى مَنْ عَمِلَ سَيِّعَةً فَلَا يُجْزَرَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ مَنْ عَمِلَ سَيِّعَةً فَلَا يُجْزَرَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ فَ \* وَيَتَقَوْمِ مَا لِى ٱلْتَجَوْقِ وَمَا لِى ٱلنَّجَوْقِ وَمَا لِى ٱلْتَجَوْقِ وَمَا لِى ٱلْتَجَوْقِ وَمَا لِى ٱلْتَجَوْقِ وَمَا لِى ٱلنَّارِ فَ فَيه زيادة تنبيه وَتَدُعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ فَ فِيهَ أَنْ اللَّهُ وَفِيه أَنْهُم قومه وعشيرته وهم فيما يوبقهم، وهو يعلم وجه خلاصهم ونصيحتهم عليه واجبة، فهو يتحزن لهم، ويتلطف بهم، ويستدعي بذلك ألا يتهموه فإن سرورهم سروره، وغمهم غمه، وينزلوا على نصيحته بهم كما كرر إبراهيم عليه السلام في نصيحة أبيه يا أبت"

في تأكيد أمر من أمور العقيدة و التوحيد، فيقول الزمخشري في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجُهَكَ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُ مِن رَبِّكَ وَمَا اللّهُ بِعَنفِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَيْكُمْ حُبَّةً إِلّا ٱلّذِينَ ظَامَواْ مِنْهُمْ فَطُولُ مِنْهُمْ فَطُرَهُ لِتَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَيْكُمْ حُبَّةً إِلّا ٱلّذِينَ ظَامَواْ مِنْهُمْ فَلْ فَعُوهَ مَعْمَى عَلَيْكُمْ وَلَعُلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَنْهُمْ وَالْخُشَوْفِي وَلِائْتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ عَنْهُمْ وَالْخُشُوفِي وَلِائْتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ البقي البقي الله والمناه والحاجة إلى التفصلة بينه والبداء، القبلة وتشديده لأن النسخ من مظان الفتنة والشبهة وتسويل الشيطان، والحاجة إلى التفصلة بينه والبداء، فكرر عليهم لينبهوا ويعزموا ويجدوا الله في المناه المناه المناه المناه المناه المناه الفتنة والشبهة وتسويل الشيهم لينبهوا ويعزموا ويجدوا الله الله المناه المناه الفتنة والشبه المناه الفتنة والشبه المناه المناه الفتنة والشبه المناه المنا

كما استعمل التكرار للتهديد والوعيد بهدف غاية نبيلة تتمثل في متابعة النفس وتجديد التذكير لها، يقول "فإن قلت ما فائدة تكرير قوله: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَنَا ٱلْقُرُوَانَ لِلزِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِ هِ كَذَبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَالِي يقول "فإن قلت ما فائدته أن يجددوا عند استماع كل نبأ وَنُدُر هَ ﴾ في سورة القمر [من الآية 17إلى 40] عدة مرات، قلت فائدته أن يجددوا عند استماع كل نبأ من أنباء الأولين إذكارا واتعاظا، وأن يستأنفوا تنبها واستيقاظا، إذا سمعوا الحث على ذلك والبعث، وأن يقرع لهم العصا مرات، ويتقعقع لهم الشن تارات، لئلا يغلبهم السهو، ولا تستولي عليهم الغفلة"، وهذا حكم التكرير كقوله: ﴿ فَإِلَيْ ءَالاَهِ رَبَّكُما ثُكَذِبانِ ﴿ ﴾ عند كل نعمة عدها في سورة الرحمن

-التحقـــــير والتقبــــيح في قولـــه تعـــالى: ﴿ كَالَّذِينَ مِن قَبَلِكُهُ كَانُواْ أَشَدَّ مِنكُمْ قُوَّةَ وَأَكْثَرَ أَمُولَا وَأُولَدَا فَاسْتَمْتَعُواْ بِخَلَقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُر بِخَلَقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِن قَبَلِكُم بِخَلَقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُواْ أُولَيَهِكَ

حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأُولَنَبِكَ هُمُ ٱلْخَبِرُونَ ﴿ ﴾ التوبية [69] يقول الزمخشري: "فإن قلت: أي فائدة في قوله: (فاستمتعوا بخلاقهم)؟ وقوله: (كما استمتع الذين من قبلهم بخلاقهم)؟ مغن عنه، كما أغنى قوله: (كالذي خاضوا)عن أن يقال وخاضوا فخضتم كالذي خاضوا ؟قلت : فائدته أن يدم الأولين بالاستمتاع بما أوتوا من حظوظ الدنيا ورضاهم بها والتهائهم بشهواتهم الفانية عن النظر في العاقبة وطلب

 $^{2}$  جار الله الزمخشري، المرجع السابق، -1،  $^{2}$ 

•

<sup>.350</sup> جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج5، ص $^{1}$  و 340.

الفلاح في الآخرة، وأن يخسس أمر الاستمتاع ويهجن أمر الرضي به ثم يشبه بعد ذلك حال المخاطبين بحاله كما تريد أن تنبه بعض الظلمة على سماجة فعله فتقول: أنت مشل فرعون كان يقتل بغير جرم ويعذب ويعسف وأنت تفعل مثل فعله. "أ والغرض منه تحقير أفعال المخاطبين وتقبيح انشغالهم بالدنيا على حساب الآخرة.

#### ♦ الإحالة:

تعتبر العلاقات الإحالية من أكثر العوامل النحوية انتشارا في النصوص وتسهم في ربط أجزاء النص أو الخطاب، على مستوى التركيب وعلى مستوى الدلالة، درسه النحاة من خلال الضمائر وأسماء الإشارة والأسماء الموصولة والعناصر اللغوية المعجمية، ولم يفرد له الجرجاني فصلا خاصا به في دلائل الإعجاز، وذكر المفسرون الإحالة في ثنايا تفاسيرهم، وللزمخشري وجهة نظر حول مقاصد الإحالة في النص القرآني.

إن من خصائص الضمائر الإبحام والانتقال، بمعنى أنحا بحاجة إلى ما يميزها ويفسرها، وهنا يرى عباس حسن أن :"الضمائر كلها لا تخلو من إبحام وغموض،...سواء أكانت للمتكلم أو المخاطب أو للغائب، فلا بدّ لها من شيء يزيل إبحامها، ويفسر غموضها، فـ(أنا) للمتكلم بنفسه، أو حاضر يكلمه غيره مباشرة، وأن ضمير الغائب فصاحبه غير معروف، لأنه غير حاضر، ولا مشاهد، فلا بد لهذا الضمير من شيء يفسره ويوضح المراد منه."<sup>2</sup>

# 1- الضمائر (إحالة الضمير وتعدد المحال إليه):

يرى سعيد بحيري أنه "وينظر هنا إلى العنصر الإشاري على أنه قسيم العنصر الإحالي، إذ لا يمكن أن يكون للأخير قيمة دون الأول، فهو —أعني الأول – الذي يبينه ويوضحه، ويزيل الإبحام ويجب أن يتقدم أو يتأخر واضحا حتى يمكن الإحالة إليه، لأنه إذا عادت صيغة الإحالة (عنصر الإحالة) إلى أكثر من عنصر إشاري (معجمي أو نصي)، فسوف يشيع الاضطراب ويختل النص، ويستحيل الفهم فلا قيمة لدرس عنصر دون الآخر في ظاهرة الإحالة، لأن الاقتصار على جانب يجعل المعالجة جزئية، كما أن معالجة ظاهرة الإحالة تتطلب تجاوز حد الجملة والتوسع في مجالات الوصف النحوي"3

لكن مُحَدِّد خطابي يشير مسألة تعدد المحال إليه من خلال تفسير الزمخشري للآية 45 من سورة البقرة، حيث ثبت أن هناك نوعان من المحال إليه (إحالة إلى عنصر معجمي متقدم، وإلى خطاب متقدم استغرق محموعة من الآيات، ففي قوله تعالى ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّلَوةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّلَوةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّلَوةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ البقرة

 $<sup>^{1}</sup>$  جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج $^{3}$ ، ص $^{6}$ 

عباس حسن، النحو الوافي، دار المعارف، بيروت، لبنان، ط4، 1975، ص280.

<sup>3</sup> سعيد بحيري، المرجع السابق، ص99 و 100

[45]، يرى مجًا الخطابي أن الزمخشري "يشير إلى أن الضمير للصلاة وللاستعانة، يجوز أن يكون لجميع الأصور التي أمر بحا بنو إسرائيل ونحوا عنها بقوله: (اذكروا نعمتي) إلى (واستعينوا) نحن هنا أمام ثلاث إمكانات ،الأولى عود الضمير إلى "الصلاة "وهي أقرب من الاستعانة ،والثانية عوده إلى الاستعانة ،وفي كلتا الحالتين هناك تطابق بين الضمير "ها " وبين المحال إليه إفرادا و تأنيثا، مع كون الإحالة داخل نفس الآية .أما في الإمكان الثالث فإن الضمير "ها" يحيل إلى خطاب سابق يستغرق خمس آيات يتضمن الأمور التالية :ذكر النعمة، الوفاء بالعهد، رهبة الله، الإيمان برسالة مجًد، ألا يشتروا بآيات الله ثمنا قليلا، تقوى الله، ألا يلبسوا الحق بالباطل، إقام الصلاة، إيناء الزكاة ،سلوك سبل البر، وهي كما نرى تتراوح بين الأوامر والنواهي، وقد جاء بعضها متداخلا مع بعض، يتحصل من تحليل الزمخشري أن إحالة الضمير نوعان :إحالة إلى عنصر متقدم وإحالة إلى خطاب سابق" أله وهذا يعد من خصوصيات التعبير القرآني يكشف عنها عمل المفسرين له.

# 2- الإشارة:

#### > (تعدد المشار إليه):

كشف مُجًّد خطابي في تفسير الزمخشري عن تعدد المشار إليه، فيقول: "يفسر الزمخشري الإشارة الواردة في قوله تعالى: ﴿ ثُرُّ قَسَنَ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَمِي كَالْجِبَارَة أَوْ أَشَدُ قَسَوة ﴾ البقيرة [7] قائلا: (ذلك) إشارة إلى إحياء القتيل، أو إلى جميع ما تقدم من الآيات المعدودة، نحن هنا أمام نفس المظهر السابق في الإحالة الضميرية، أي تعدد (أو على الأقيل ازدواج) المشار إليه، ويلاحظ أن الاحتمالين مختلفان،إذ في الإشارة إلى (القتيل) نكون أمام إحالة عنصر إلى عنصر، وفي الإشارة إلى الآيات المعدودة، سبع آيات تتمحور حول ذبح البقرة من الآية 67 إلى الآية 73 - نحن أمام الإحالة إلى خطاب مكون من عدة آيات، ورغم أن المفسرين لم يفرقوا بين النوعين، فإن هذا لا يمس المبدأ العام الثاوي خلف الإشارة وهو جعل الخطاب متماسكا من خلال استحضار عنصر متقدم أو خطاب بأكمله، ولعل فكرة الاستحضار لم تكن عائبة عن المفسرين خاصة منهم الزمخشري الذي نص على ذلك في سياق آخر، بقوله في قوله تعالى ﴿ أَلْرَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَيْبَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ على وجه أبسط من ذلك وأشره "2

# أ/ عدم التطابق بين المشير و المشار إليه:

<sup>1</sup> محد خطابي، المرجع السابق ص174.

<sup>2</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص177

الأصل أن يكون المشار إليه متطابقا مع المشار في الجنس والعدد، غير أن الزمخشري في كشافه كان له رأي مخالف حيث وجد عدم تطابق بين المشير والمشار إليه في تفسيره للآية 45 من سورة البقرة، قال مُخُد خطابي في تفسير الزمخشري: " فإن قلت: لـم قبل (تلك أمانيهم) وقولهم (لن يدخل الجنة...) أمنية واحدة؟ قلت: أشير هنا إلى الأماني المذكورة، وهو أمنيتهم ألا ينزل على المؤمنين خير من ربحم، وأمنيتهم أن يردوهم كفارا، وأمنيتهم أن لايدخل الجنة غيرهم: أي تلك الأماني الباطلة أمانيهم"، إن الذي جعل طرح السؤال مشروعا هو التباعد بين الآيات الـي وردت في الأماني الباطلة أمانيهم"، إن الذي جعل طرح السؤال مشروعا هو التباعد بين الآيات الـي وردت في الأماني البي ذكرها الزمخشري، فالأمنية الأولى وردت في الآية آلية مستقلة بينما ورد اسم الإشارة في الأمنية الأخيرة في الآية ألا من كان هُودًا أو نَصَرَى يَلَكَ أَمَانِيُهُمْ قُلُ هَاتُوا أَن يَتَخُلُ الْجَنَّةَ إِلّا مَن كانَ هُودًا أو نَصَرَى يَلِكَ أَمَانِيهُمْ قُلُ هَاتُوا المناد الله المناد، الله المفرد، لذا لجأ وحدها حصل عدم التطابق بين الإشارة التي جاءت بصيغة الجمع المؤنث وبين المشار إليه المفرد، لذا لجأ الزمشري إلى تعداد بقية الأمنيات السابقة على أن الذي وجه الزمخشري إلى هذا التخريج هو الاسم البدل (أمانيهم) الذي حدّد اسم الإشارة وجعله جمعا" أ، وبحذا تكون الآية غير متعارضة مع مبدأ التطابق بين المشار والمشار إليه، وترابط النص يظل متماسكا ومستمرا في الخطاب القرآني.

# ❖ ترتيب الجمل و الآيات:

من المسائل التي اهتم بحا الزمخشري في تفسيره للقرآن الكريم ترتيب الجمل والآيات، حيث توصل إلى أن ترتيب الجمل هو الآخر لا يخلو من وجود غرض معين يريده المتكلم من ترتيب كلامه

ومن الأمثلة التي ساقها الزمخشري في هذه المسألة:

-قول من تعسالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَةٍ مِّن مَّآءٍ فَينْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعِ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ النور [45]، فإن قلت لم جاءت الأجناس الثلاثة على هذا الترتيب؟ قلت قدم ما هو أعرق في القدرة وهو الماشي بغير آلة مشي من أرجل أو قوائم ثم الماشي على الرجلين ثم الماشي على أربع"، فإن قلت: لما سمى الزّحف على البطن مشيا؟ قلت على سبيل الاستعارة "2

-قول\_\_\_ه تع\_الى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثُنَا ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكِبِيرُ ﴿ ﴾ في اطر [32]، فإن قلت لم قدم الظالم؟ ثم المقتصد ثم

2 جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج4، ص312.

<sup>178</sup> محمد خطابي، المرجع نفسه، ص

السابق؟ قلت للإيذان بكثرة الفاسقين وغلبتهم وأن المقتصدين قليل بالإضافة إليهم والسابقون أقل من القليل"<sup>1</sup>

-قول عالى: ﴿ لِنُحْمِى بِهِ عَلَدَةَ مَيْنَا وَنُسُقِيَهُ مِمّا خَلَقْنَا أَنْعَمَا وَأَنَاسِى صَيْرًا ۞ ﴾ الغرق ان [49]، فإن قلت لم قدم إحياء الأرض وسقي الأنعام على الأناس؟ قلت لأن حياة الناس بحياة أرضهم وحياة أنعامهم، فقدم ما هو سبب حياتهم وتعيشهم على مسقيهم، ولأنهم إذا ظفروا بما يكون سقيا أرضهم ومواشيهم لم يعدموا سقياهم" 2

وفي مقام المناظرات الفكرية بين التوحيد والشرك، يلحظ الزمخشري تدرجا في إلقاء الحجة والبرهان الإبطال الشرك، حيث وقف على الحوار الذي دار بين إبراهيم عليه السلام من جهة، في مواجهة أبيه وقومه، يقصول الشرك، حيث وقف على الحوار الذي دار بين إبراهيم عليه وقومه من جهة، في مواجهة أبيه وقومه يقلل المناقل 
يَفَعَلُونَ ۞ ﴾ الشعراء [69-74]، وما أحسن ما رتب إبراهيم عليه السلام كلامه مع المشركين، حين سألهم أولا عما يعبدون سؤال مقرر لا مستفهم، ثم أنحى على آله تهم فأبطل أمرها بأنها لا تضر ولا تنفع، ولا تبصر ولا تنسمع، على تقليد آبائهم الأقدمين، فكسره وأخرجه من أن يكون شبهة فضلا أن يكون حجة، ثم صور المسألة في نفسه دونهم حتى تخلص منها إلى ذكر الله عز وعلا فعظم شأنه وعدد نعمته من لدن خلقه وإنشائه إلى حين وفاته مع ما يرجى في الآخرة من رحمته، ثم أتبع ذلك أن دعا بدعوات المخلصين وابتهل إليه ابتهال الأوابين، ثم وصله بذكر يوم القيامة وثواب الله وعقابه، وما يدفع إليه المشركون يومئذ من الندم والحسرة على ما كانوا فيه من الضلال، وتمنى الكرة إلى الدنيا ليؤمنوا و يطيعوا" أقاد على المناطقة على الكرة إلى الدنيا ليؤمنوا و يطيعوا أله المناطقة على الكرة إلى الدنيا ليؤمنوا و يطيعوا أله المناطقة على الكرة إلى الدنيا ليؤمنوا و يطيعوا أله المناطقة على الكرة إلى الدنيا ليؤمنوا و يطيعوا أله المناطقة والمناطقة والمن

# \* تفسير النص:

اشتهر الزمخشري بمذهبه الاعتزالي ذو النزعة الدينية والعقلية، واعتمد في تفسيره للقرآن على الآليات التالية:

المعرفة بعلم المعاني وعلم البيان، يقول في أهمية هذه المعرفة:"إن أملاً العلوم بما يغمر القرائح، وأنفضها بما يبهر الألباب القوارح، من غرائب نكت يلطف مسلكها، ومستودعات أسرار يدق سلكها، علم التفسير الذي لا يتم لتعاطيه وإجالة النظر فيه كل ذي علم...فالفقيه وإن برز على الأقران في علم الفتاوى والأحكام، والمتكلم وإن بر أهل الدنيا في صناعة الكلام، وحافظ القصص والأخبار وإن كان من ابن القرية أحفظ، والواعظ وإن كان من الجسن البصري أوعظ، والنحوي وإن كان أنحى من سيبويه، واللغوي وإن على اللغات

<sup>1</sup> مجد أبو موسى، المرجع السابق، ص 383.

 $<sup>^{2}</sup>$  جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج $^{4}$ 

<sup>389</sup> أبو موسى، المرجع السابق، ص

بقوة لحييه، لايتصدى منهم أحد لسلوك تلك الطرائق، ولا يغوص على شيء من تلك الحقائق، إلا رجل قد برع في علمين مختصين بالقرآن، وهما علم المعاني وعلم البيان، وتمهل في ارتيادهما آونة، وتعب في التنقير عنهما أزمنة"1

وأعمل فكره عندما ذكر جميع الاحتمالات الممكنة والداخلة في تفسير وتأويل الآية، نحو قوله تعالى ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ۞ ﴾ ويقول ومعنى إقامة الصلاة تعديل أركانها وحفظها من أن يقع زيغ في فرائضها وسننها وآدابها أو الدوام عليها والمحافظة عليها لقوله تعالى في سورة المعارج ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ۞ ﴾ و﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ ﴾

البحث في وجود تألف للمعاني في الآية الواحدة، نحو قوله تعالى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِأَلْمَوْمِ أَلْمَخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ البقررة [8]، فإن قلت كيف طابق قوله (وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ) قولهم (ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلْمَوْمِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ البقرة الفعل لا الفاعل، والثاني: في ذكر شأن الفاعل الالفعل؟ قلت: القصد إلى إنكار ما ادعوه ونفيه فسلك في ذلك طريقا أدى إلى الغرض المطلوب وفيه من التوكيد والمبالغة ما ليس في غيره، وهو إخراج ذواتهم وأنفسهم من أن تكون طائفة من طوائف المؤمنين لما علم من حالهم المنافية لحال الداخلين في الإيمان، وإذا شهد عليهم بأنهم في أنفسهم على هذه الصفة، فقد انطوى تحت الشهادة عليهم بذلك نفى ما انتحلوا إثباته لأنفسهم على سبيل البت والقطع" عليهم بذلك نفى ما انتحلوا إثباته لأنفسهم على سبيل البت والقطع "2

يقوم بالموازنة بين النص الذي يشرحه والنصوص التي تشابهه في معناه وفي غرضه ،حتى يتسنى له المفاضلة بينها، وهذا ما كشف عنه في آيات الإفك عندما ذكر مضامينها قال تقال: ﴿ إِنَّ ٱلْإِينَ جَانُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُو لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُو وَالَّذِي وَلَلَا فِي عُصْبَةٌ مِنكُو لَا تَحْسَبُوهُ طَنَ ٱلْمُؤْمِئُونَ وَٱلْمُؤْمِئَنُ وَالْمُؤْمِئَنُ وَالْمُؤْمِئَنُ وَالْمُؤْمِئَنُ وَالْمُؤْمِئَنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَالْمُؤْمِئِنُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَوَهُمُنُهُ وَ وَتَعُولُونَ بِأَفُواهُ مَا أَفَضَتُم فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَي إِذَ تَلَقُونَهُ بِأِلْسَبَكُم وَوَمُمُنُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَوَهُمُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالَيْهُ اللَّيْنَ عَامَنُوا لَهُمُ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلَوْلَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَاهُ وَاللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَالَاهُ اللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَ

<sup>2</sup> جار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج1، ص171.

<sup>1</sup> شوقى ضيف، المرجع السابق، ص221.

ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمَهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَيْعْفُواْ وَلَيْصْفَحُوّاْ أَلَا تُجْبُونَ أَن يَعْفِرَ ٱللّهُ لَكُمْ وَٱللّهَ لَكُمْ وَٱللّهُ عَلَيْهِمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَي يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَي يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْفُومِنَتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَي يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْفُومِنَتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَي يَوْمَ لَنَهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللّهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱللّهُ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْعِيمُ اللّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللّهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱللّهُ عَلَيْهُ وَالْحَبِيثِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَتِ أَوْلَتَهِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ النور [11-

وقارتها مع نصوص أخرى، يقول مجدً أبو موسى نقلا عن الزمخشري في تفسيره: "ولو فليت القرآن كله وفتشت عما أوعد به من العصاه لم تر الله تعالى قد غلظ في شيء تغليظه في إفك عائشة رضوان الله عليها ولا أنزل من الآيات القوارع المشحونة بالوعيد الشديد والعتاب البليغ والزجر العنيف واستعظام ما ركب من ذلك واستفظاع ما أقدم عليه، ما أنزل فيه على طرق مختلفة، وأساليب مفتنة، كل واحد منها كاف في بابه، ولو لم ينزل إلا هذه الثلاث لكفى بها حيث جعل القذفة ملعونين في الدارين جميعا وتوعدهم بالعذاب العظيم في الآخرة وبأن ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم تشهد عليهم بما أفكوا وبهتوا وأنه يوفيهم جزاءهم الحق الواجب الذي هم أهله حتى يعلموا عند ذلك أنه الحق المبين فأوجز في ذلك وأشبع، وفصل وأجمل ،وأكد وكرر وجاء بما لم يقع في وعيد المشركين عبدة الأوثان إلا ما هو دونه في الفظاعة وما ذاك إلا لأمر "1.

#### خاتمة الفصل:

لقد أفلح علماء العربية من خلال المناهج المتبعة في تحليل النصوص القرآنية وأدركوا فعالية الأدوات اللغوية الموجودة في القرآن الكريم ليكون معجزا في نظمه وتأليفه، فقد أظهرت الدراسات البلاغية على وجه الخصوص كفاءتها في التأسيس المبكر لنظرية تتعلق بالنصوص متجاوزين حد الجملة والتراكيب، وظهرت الكثير من المفاهيم والمصطلحات أثناء مدارستهم للنص القرآني، فاهتموا بمصطلح النظم حينما ربطوه بالتأليف والرصف والضم والمتلاؤم والتشاكل، وكلها تفيد التماسك و الترابط بين الكلمات أو الجمل أو العبارات سواء على مستوى اللفظ أو المعنى، وتنبه الرماني لأمر يظهر به النظم حين ميز بين دلالة المفردة ودلالة التأليف، فكان أول من استخرج المباحث البلاغية العشرة من القرآن الكريم، من جهة أخرى، وضع القاضي عبد الجبار أساسا محكما استند عليه الجرجاني في بناء نظريته في النظم، وذلك من خلال وضع قوانين لغوية تتفوق بها النصوص على غيرها وهي ثلاثة: الإبدال والإعراب والموقع، أما نظرية النظم بـ (عبد القادر الجرجاني) فقد طورها هذا الأخير بآرائه الواضحة والمتميزة فهو من أعطى للنظم مفهوما مختلفا عما سبقوه، المنظم على شلاث مقولات: توخي معاني النحو، العلل والأسباب، التعليق. وقد درس الجرجاني فقد أسس النظم على شلاث مقولات: توخي معاني النحو، العلل والأسباب، التعليق. وقد درس الجرجاني فقد أسس النظم على شلاث مقولات: توخي معاني النحو، العلل والأسباب، التعليق. وقد درس الجرجاني فقد أسس النظم على شلاث مقولات: توخي معاني النحو، العلل والأسباب، التعليق. وقد درس الجرجاني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محجد أبو موسى، المرجع السابق،ص 391.

الأبنية اللغوية في ثلاث مستويات اللغة العادية ولغة الشعر ولغة القرآن الكريم فوجد النظم يختلف بينها، فكان ترجيحه للنص القرآني مبنيا على العقل والذوق البلاغي و المذهب الأشعري، ويعد كتاب الجرجاني الموسوم "دلائل الإعجاز" مدوّنة أساسية جمعت بين النظرية والتطبيق، حيث قدم مجوع المباحث البلاغية التي تظهر التماسك اللغوي والدلالي بين الجمل، فقد ذكر ( التقديم والتأخير، الحذف، الفصل والوصل،...).

إذا كان الجرجاني قد ربط بين النحو و الدلالة، فإن الزمخشري واصل بطريقة الجرجاني في التحليل غير أنه ربط البلاغة بالتفسير من خلال كتابه "تفسير الكشاف" حتى أنه جعل من شروط المفسر أن يكون عارفا ومتحكما في علمي البيان والمعاني، و قد ذكر في أثناء عملية التفسير الأدوات البلاغية التي تظهر النص القرآني وحدة لغوية متماسكة في المبنى و في المعنى بالتركيز على ثلاثة عناصر (قصدية المتكلم بالقرآن، النص القرآني، المتلقى).

لا يتحقق النص في منظور المتلقي إلا عندما تكون العناصر المكونة للبنية النصية نسيجا محكما في الصياغة، تنشأ من خلاله مجموعة من العلاقات الأفقية والعلاقات الرأسية، تعطي له دلالات محددة ومقصودة، ويؤكد جان ميشال آدم على خاصية الترابط والاتساق والانسجام في النصوص حين يعرف النص أنه: "إنتاج مترابط، متسق ومنسجم، وليس رصفا اعتباطيا للكلمات والجمل وأشباه الجمل والأعمال اللغوية "1

ويذكر سعيد بحيري بعد تجربته مع الباحثين الألمان من خلال ترجمته للنظرية اللسانية النصية، أن " النص إذن يتألف من عدد ما من العناصر، تقيم فيما بينها شبكة من العلاقات الداخلية التي تعمل على إيجاد نوع من الانسجام والتماسك بين تلك العناصر، وتسهم الروابط التركيبية والروابط الزمنية والروابط الإحالية في تحقيقهما، يضاف إلى تلك العلاقات الداخلية علاقات أخرى بين النص ومحيطه المباشر وغير المباشر، ويؤدي الفصل بين هذه العناصر الداخلية، أو إسقاط أي منها، أو إغفال أية علاقة سواء أكانت داخلية أو خارجية إلى العجز عن إثبات الوحدة الكلية أو التماسك والانسجام الدلاليين للنص"

ويتفق جل الباحثين في نحو النص أن الترابط النصي يقوم على مبحثين رئيسيين الاتساق النحوي « COHERENCE » والانسجام الدلالي « COHESION » لكن بدرجات متفاوتة ومفاهيم مختلفة تبعا لما سيأتي بيانه في

2 حسن سعيد بحيري، المرجع السابق، ص94

ماحث هذا الفصل.

<sup>16</sup> نعمان بوقرة، لسانيات الخطاب مباحث في التأسيس و الإجراء،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2012، ص 16



# الترابط النصي في الدرس اللساني الحديث عند الغرب ثم المحدثين العرب

- 1- الاتساق في اللغة الإنجليزية عند هاليداي و حسن رقية.
  - 2- التماسك الدلالي عند تون فاندايك
  - 3- نموذج تحليل الخطاب ل (براون و يول)
  - 4- الترابط النصى عند روبيرت دي بوجراند
- 5- التلقي العربي للنظرية اللسانية النصية و إسقاطها على النص القرآني
- 6- التحليل النصي المعاصر للسور المكية لرصبحي ابراهيم الفقي)

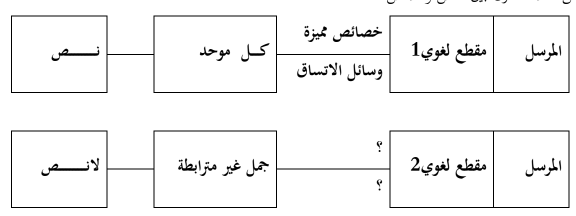
يعد الترابط النصي من أهم القضايا التي اهتم بها علماء النص، ويتحقق ترابط النص عندما تتعالق الجمل فيما بينها تعالقا ملتحما بوسائل نحوية كالإحالة ، وبعلاقات دلالية وبعناصر خارجية كالسياق، وقد ظهرت العديد من النظريات اللسانية التي تبحث في ماهية هذا الترابط وآلياته ومستوياته، وعلاقته بالنصية، لذا سيتوقف البحث عند النماذج المشهورة والمتطورة في الدرس اللساني النصي.

# المبحث الأول: الاتساق في منظور هاليداي و رقية حسن

الاتساق في اللغة الإنجليزية هو عمل تأليفي مشترك بين (مايكل ألكسندر كيروود هاليداي و زوجه رقية حسن) صدر عن دار لونجمان عام 1976 بلندن، يتكون الكتاب من 367 صفحة تضم ثمانية فصول موزعة كالتالي: يعد الفصل الأول مدخلا ضم بعض المفاهيم التي تتعلق بالنص والنصية، والنسيج والاتساق والسياق اللغوي، وهي مفاهيم أساسية لفهم ما سيعرض من أدوات تماسك البنية النصية سواء على مستوى التركيب أو الدلالة، أما الفصول الخمسة التي تلي المدخل فقد خصصها الكاتبان لأدوات الاتساق النحوية وهي على التوالي: الإحالة، الاستبدال، الحذف، الوصل، الاتساق المعجمي، ثم يعود الباحثان في الفصل السابع إلى الحديث عن مفهوم النص وحجمه وعلاقته بالاتساق، وفي الفصل الأخير، قام هاليداي بتحليل مجموعة من النصوص لوضع النظرية في مجال التطبيق، رغم أن الكتاب لا يخلو من أمثلة تطبيقية لأدوات الربط النحوية وإثبات فاعليتها في التماسك الجمل.

#### 1-مفهوم النص والنصية:

يميز هاليداي ورقية حسن كغيرهم من الباحثين بين نوعين من التتابع الجملي، الأول يعتبرانه نصا، والثاني مجرد تتابع جملي ويصفانه بلفظ (اللانص)، معتمدين في ذلك الحكم على مستعمل اللغة، وهو نفس المبدأ الذي قال به تشومسكي في المتكلم المستمع المثالي، ويضع مُحَّد خطابي لهذه المسألة مخططا بيانيا يوضح من خلاله الفرق بين النص واللانص:



<sup>1</sup> مجد خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب،المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء ،ط1 ،1991، ص12

-

إن الحكم الذي قيل في شأن المقطع اللغوي 2 بأنه لانص، تعود علة ذلك بسبب افتقاده لوسائل الاتساق وهي خصائص تميز النصوص عن غيرها من المتواليات الجملية، تلك الخصائص تجعل المقطع اللغوي (الجمل) كلا موحدا أي بنية لغوية واحدة قابلة للوصف والتحليل.

يرى هاليداي أن "النص وحدة دلالية، وليست الجمل إلا الوسيلة التي يتحقق بها النص، أضف إلى هذا أن كل نص يتوفر على خاصية كونه نصا، يمكن أن يطلق عليه (النصية)، وهذا ما يميزه عما ليس نص، فلكي تكون لأي نص نصية ينبغي أن يعتمد على مجموعة من الوسائل اللغوية التي تخلق النصية، بحيث تسهم هذه الوسائل في وحدته الشاملة "أ ويقصد بالوسائل اللغوية أدوات الربط النحوية بمختلف أنواعها ووظائفها والتي تحدث نوعا من التعالق بين الجمل وتصيّرها نصًّا له خصائص تميزه عن الجملة منها خاصية النصية، فما هي أدوات الاتساق النحوية عند هاليداي؟

#### 2-الاتساق و أدواته النحوية و وظيفتها في تماسك النص:

# 1- مفهوم الاتساق:

يذكر مُحَّد خطابي نقلا عن هاليداي أنَّ "مفهوم الاتساق مفهوم دلالي، إنه يحيل إلى العلاقات المعنوية القائمة داخل النص، والتي تحدّده كنص"، "يبرز الاتساق في تلك المواضع التي يتعلق فيها تأويل عنصر من العناصر بتأويل العنصر الآخر، يفترض كل منهما الآخر مسبقا، إذ لا يمكن أن يحل الثّاني إلا بالرّجوع إلى اللّول، وعندما يحدث هذا تتأسس علاقة الاتساق..."2

يشرح مُحُدُّ خطابي المفهوم الدلالي للاتساق كما جاء عند هاليداي بقوله أن "الاتساق لا يتمّ في المستوى الدّلالي فحسب، وإنما يتم أيضا في مستويات أخرى كالنحو والمعجم، وهذا مرتبط بتصور الباحثين للغة كنظام ذي ثلاثة أبعاد/مستويات: الدلالة (المعاني)، والنحو - المعجم (الأشكال)، والصوت والكتابة (التعبير)، يعني هذا التصور أن المعاني تتحقق كأشكال، والأشكال تتحقق كتعابير، وبتعبير أبسط: تنقل المعاني إلى كلمات والكلمات إلى أصوات أو كتابة"

فالأثر الذي يتركه الاتساق في النص أو الخطاب هو المعنى الدلالي، لأن المتلقى بمجرد سماعه لنص أو خطاب فأوّل ما تلتقطه الذاكرة وتحتفظ به هو الدلالة الكلية للنص وليس الجمل أو الكلمات أو الأصوات لأن هذه الثلاثة الأخيرة تأتي في مرحلة لاحقة، عندما يتكرر النص عدة مرات، والاتساق حسب هاليداي هو ترابط الجمل على مستوى النحو وكذلك على مستوى الدلالة أسبقية على النحو في الكشف عن

<sup>13</sup> محد الخطابي، المرجع نفسه، ص

<sup>2</sup> محد خطابي، المرجع نفسه ، ص15

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محد خطابي، المرجع نفسه ، ص15

النصية، وينبّه مُحَّد خطابي الباحثان إلى "أن الاتساق ليس اسما آخر لبنية الخطاب، كالفقرة مثلا، بينما يأخذ مفهوم الاتساق بعين الاعتبار العلاقات في الخطاب وبناء عليه، فهو يشير إلى مجموعة من الإمكانيات التي تربط بين شيئين، وبما أن هذا الربط يتم من خلال علاقات معنوية (...) فإن ما يهمنا هو العلاقات المعنوية التي تشتغل هذه الطريقة:أي الوسائل الدلالية الموضوعة بمدف خلق النص"<sup>1</sup>، فالانسجام يدخل في مفهوم الاتساق بطريق التضمن، لأن العلاقات الدلالية تظهر بعد عملية الربط النحوي ومع تضافر المستويات الثلاثة التي ذكرها هاليداي يبعث النص إلى الوجود بفعل المتلقى.

الاتساق=متواليات جملية +الوسائل اللغوية النحوية الرابطة+العلاقات الدلالية الرابطة + التعبير = النص أو الخطاب:

#### ♦ المرجعية (الإحالة)

لم يرد في كتاب هاليداي ذكر لمفهوم المرجعية، واكتفى بأنها "خاصية توجد في كل اللغات الطبيعية، وأنها عناصر تملك خاصية الإحالة بالمعنى الذي نخصصه لهذا المصطلح، أي أنها لا تكتفي بذاتها في تأويلها دلاليا، بل تحيل على شيء آخر من أجل تأويلها، وتتمثل هذه العناصر في الإنجليزية في الضمائر وأسماء الإشارة و أدوات المقارنة"<sup>2</sup>

ويذكر أمثلة لهذه الأنواع كالتالى:

| إحالة بأدوات المقارنة         | إحالة بأسماء الإشارة            | إحالة بالضمائر                      |
|-------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------|
| كانت صعوتان فوق الشجرة ،      | ذهب الدكتور فوستر إلى           | ثلاثـة فئـران عميـاء، ثلاثـة فئـران |
| أتـــت أخــرى، و (هم)أصــبحوا | كاوستر تحت وابل من              | عمياء                               |
| ثلاثة                         | المطر، (هو) مشى في الوحل        | انظر كيف (هي) تحري، انظر كيف        |
|                               | إلى غايــة خصــره، و لم يـــذهب | بتحري                               |
|                               | <b>هناك</b> ِ ثانية             |                                     |
|                               | الدكتور فوسترهو                 | ثلاثة فئران هي                      |
| صعوتهم                        | كاوسترهناك                      | کار که فکران                        |

حمه عصبي،اسر مجع نصب عن الله الفصلين الأول و الثاني من كتاب الاتساق في اللغة الانجليزية لـــ(م.أك.هاليداي و رقية حسن)،مذكرة شريفة بلحوت، الإحالة:دراسة نظرية مع ترجمة الفصلين الأول و الثاني من كتاب الاتساق في اللغة الانجليزية لـــ(م.أك.هاليداي و رقية حسن)،مذكرة <sup>2</sup>ماجستير،جامعة الجزائر،2006، ص119

<sup>16</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص16

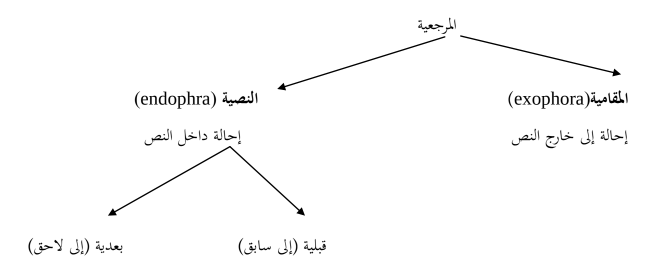
<sup>\*</sup> تختلف المكونات الإحالية من لغة إلى أخرى، فالتي ذكرها هاليداي خاصة باللغة الإنجليزية. و في العربية يوجد الضمائر و أسماء الإشارة و الموصولة

وجد هاليداي من خلال احتكاكه بالكثير من اللغات الطبيعية كالإنجليزية و الصينية أن من وظائف اللغة، الوظيفة النصية بحيث يتكون الخطاب من خلال عملية الربط بين أجزاءه، فاعتبر الإحالة من أهم وسائل الربط وخاصية تدخل في تركيبة الخطابات والنصوص في جميع اللغات الطبيعية، فوظيفة المرجعية هي ربط أجزاء النص من خلال تفادي التكرار داخل النصوص سواء تكرار اسم أو فعل أو قول من خلال تعويض التكرار بالضمائر أو أسماء الإشارة أو أدوات مقارنة، ويقصد هنا التكرار الذي يكون من قبيل الحشو والذي يكون عيبا في الكلام.

تقوم المرجعية على مكوّنان: المكوّن الإحالي\* والمكوّن المعجمي، بحيث أن الأول هو عنصر مبهم، قد يكون ضميرا أو اسم إشارة أو من أدوات المقارنة، ويحتاج في تأويله وتفسيره إلى المكوّن الثاني بحيث يدخل معه في علاقة دلالية وهي الإحالة، وقد ذكر ثلاثة أمثلة موجودة أعلاه في الجدول، فالعناصر (هي، هناك، هم) مكوّنات إحالية مبهمة تحتاج إلى العناصر (ثلاثة فئران عمياء، كاوستر، صعوتان) على التوالي من أجل تأويلها، والمكوّن المعجمي قد يسبق المكوّن الإحالي كما هو مبيّن في الأمثلة، وقد يتأخر عليه، ويكون خارج النص بمعنى غير لغوي، لذلك قسم هاليداي الإحالة إلى مقامية ونصية.

-الإحالة المقامية: وهي إلى خارج النص ويحيل الاسم الإحالي إلى عناصر غير لغوية ويدلّ عليها سياق المقام.

-الإحالة النصية: وهي الأكثر تداولا في النص أو الخطاب من الإحالة المقامية، و يقصد بها أن يحيل العنصر الإحالي إلى عنصر معجمي موجود داخل النص، كما هو الحال في الأمثلة الموجودة في الجدول، والإحالة النصية تنقسم بدورها إلى إحالة قبلية وإحالة بعدية، ويتضح التقسيم بشكل بين في المخطط الذي وضعه الباحثان 1



<sup>17</sup> محد خطابي، المرجع السابق، ص 17

غير أن هناك تفاضل بين الإحالة المقامية والنصية في تماسك النص، فيذهب هاليداي وحسن رقية، بحذا الخصوص، إلى أن "الإحالة المقامية تساهم في خلق النص، لكونحا تربط اللغة بسياق المقام، إلا أنحا لاتساهم في اتساقه بشكل مباشر، بينما تقوم الإحالة النصية بدور فقال في اتساق النص." فالإحالة المقامية بحعل تحليل النص أو الخطاب يكون على المستوى التداولي، لأن العنصر الإحالي المبهم يتطلب من أجل تأويله وتفسيره عنصرا لا يوجد في النص وإنما يكون خارج النص بحيث يستعين المتلقي بالسياق والبحث في الظروف المحيطة بالخطاب من أجل تفسير العنصر الإحالي المبهم، وتوضيح الفرق بين المرجعية المقامية والنصية أورد هاليداي في كتابه نصا قصصيا بتركيبتين مختلفتين، بحيث يظهر للمتلقي أن النص الأول نص متماسك ومتسق، فكل العناصر الضميرية (هم-هي-ها) ارتبطت بالعناصر المعجمية التي تتقدمها في النص (ثلاثة أولاد-الكرة- السيدة) ليزول إبحامها، أما النص الثاني فكل عناصره الضميرية مبهمة في حاجة إلى تأويل وتفسير بالبحث في السياق، فهذا الذي أطلق عليه هاليداي نصا قصصيا يبقى جملا منعزلة حتى يتوصل المتلقي إلى تفسير لهذه الضمائر المبهمة ليزول الإبحام بالمجعية المقامية وتترابط الجمل وتثبت النصية.

# • أنواع الإحالات:

كما ذكر آنفا أن أنواع الإحالة في اللغة الإنجليزية ثلاث: الضمائر وأسماء الإشارة وأدوات المقارنة وهي:

1- ا**لإحالـة في الضـمائر** : وتنقسـم إلى ضـمائر وجوديـة وهـي: (-she-her-they-them-it-one

my-mine-your-yours-our-ours- his-theirs-its-one): وإلى ضمائر الملكية وهي: وإلى ضمائر الملكية وهي: 2- الإحالة الإشارية: وتنقسم بين الدالة على القريب والدالة على البعيد والمحايدة وهي:

this-that-these-those-here-there-now-then)

<sup>17</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.A.K Halliday & requiya hassen, Cohesion in english, Longman groupe, LONDON, Pub1, 1976, p35

<sup>(1)-</sup>three boys are playing football and boy kicks the ball and  $\underline{it}$  goes through the window and  $\underline{it}$  breaks the window and the boys are looking at  $\underline{it}$  and a man comes out and shouts at  $\underline{them}$  because  $\underline{they}$  've broken the window so  $\underline{they}$  run

away and then that lady looks out of her window and she tells the boys off.

<sup>(2&</sup>lt;u>)- they</u>'re playing football and <u>he</u> kicks and <u>it</u> goes through there <u>it</u> breaks the window and <u>they</u>'ve looking at <u>it</u> and he

comes out and shouts at <u>them</u> because <u>they</u>'ve broking <u>it</u> so <u>they</u> run away and then <u>she</u> looks out and <u>she</u> tells <u>them</u> off.

 $<sup>^{3}</sup>$  شريفة بلحوت، المرجع السابق، ص 129 و 130.

equal-identical-) وهي حال التطابق والتشابه والاختلاف وهي حال التطابق والتشابه والاختلاف وهي same-additional-similar-slse-different-other-identically-likewise-similarly-so much-differently-otherwise-equally-less-more-so)

ومن أمثلة هذه الإحالة:

Its **the same** cat as the one we saw yesterday
Its **a similar** cat to the one we saw yesterday
Its **a different** cat from the one we saw yesterday

يبدو أن المقارنة ليس لها نفس لوزن في عملية الاتساق، فقد اعتبرها هاليداي من أنواع الإحالة التي يثبت بها الترابط النصي، وهذا راجع لخصوصية في اللغة الانجليزية، بينما لا نجد لها هذا الأثر في اللغة العربية، فيرى مُحَّد الشاوش أن "المقارنة تشبه في هذه الخاصية ظاهرة التشبيه، فهو لا يجري إلا في حدود الجملة الواحدة، فإذا انتشر وتجاوز حدود الجملة كان من باب التشبيه الضمني"1، فالنظرية العربية لا تذكر في باب العائد (العود على الضمير) الإحالة بطريق المقارنة.

# ♦ الإستبدال و الحذف

لقد تضمنت الطبعة الأولى لسنة 1976م خمس أدوات في الاتساق ، وهي: الإحالة والإستبدال والحذف والربط والتماسك المعجمي، لكن يذكر جمعان عبد الكريم أن هذه الأنواع أصبحت في الطبعة المهذبة لـ(1985م) أربعة، حيث ضم الإبدال والحذف في صنف واحد<sup>2</sup>، وبناء عليه، ستقسم أدوات الاتساق إلى أربعة بدلا من خمسة.

يعتبر الاستبدال والحذف من الوسائل النحوية التي يتحقق بها الترابط النصي، حيث ينشأ عنهما علاقات معنوية دلالية داخل النص، غير أن الأمر يختلف بين الحذف والاستبدال، أما الاستبدال فهو علاقة بين عنصر متأخر مبهم وعنصر معجمي متقدم قد يقصر أو يطول، وهو ثلاثة أقسام 3: استبدال اسمي باستعمال (same-ones-one) واستبدال فعلي بلفظ (do) واستبدال قولي بواسطة (not-so)، ومن الأمثلة التي طرحها هاليداي ورقية حسن في الاستبدال:

-

<sup>131</sup> مجد الشاوش ،أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية -تأسيس نحو النص-المؤسسة العربية للتوزيع،تونس 2001،ط1-ج1 ،ص 131 عبد الكريم جمعان، مفهوم التماسك و أهميته في الدراسات النصية ،مجلة علامات ،ج61 ،مج16 ،ماي 2007 ، ص212

<sup>3</sup> محد خطابي، المرجع السابق-،ص 20

- استبدال اسمي: \_My <u>axe</u> is too blunt, I must get asharper <u>one</u> حيث نشأت علاقة استبدال اسمي المتقدم (<u>axe</u>)، حيث كان الثاني مفسرا السمي المتقدم (<u>axe</u>)، حيث كان الثاني مفسرا للأول.
- استبدال فعلي: You think already knows? I think every body does. يشير إلى استبدال الفعل (knows) بالفعل المعمم (does)، حيث أصبح لهما نفس المدلول.
  - استبدال قولى:

Of course you gree to have a batile", Tweedledum said in a calmer tone.
 I suppose so, the other sulkily replied, as he crawled out of the umbrella.

لقد عوَّض العنصر 50 في قوله: ( أفترض ذلك) قول تويدلدوم: لا شك أنك توافق على وقوع المعركة واستدلّ بهذه الأمثلة المختلفة لبيان أهمية الاستبدال في تماسك النص بما يخلقه من علاقات معنوية تتمثل في:

- علاقة الاستبدال تتم بين عنصر مبهم يفسره عنصر معجمي متقدم في النص، يقول مُحَّد خطابي نقلا عن هاليداي: "ينبغي البحث عن الاسم أو الفعل أو القول الذي يملأ هذه الثغرة في النص السابق،أي أنَّ المعلومات التي تمكن القارئ من تأويل العنصر الاستبدالي متواجدة في مكان آخر في النص" أ
- علاقة مرجعية نصية قبلية بين عنصر لغوي متأخر وعنصر لغوي متقدم، فيتطابق هنا الاستبدال بالمرجعية النصية القبلية، بدليل أن العناصر اللغوية التي قامت مقام المستبدل (One) و (SO) ذكرها هاليداي ضمن باب المرجعية، غير أن مُحَّد خطابي يميز بين الإحالة والاستبدال، فيعتبر الأولى علاقة تطابق والثانية علاقة تقابل يقول "وبناء عليه يتضح أن العلاقة الاستبدالية لا تقوم على التطابق، وإنما على التقابل والاختلاف الذي ينتج عنه الاستبعاد دون أن يلغي ذلك وظيفة الاتساق التي تقوم بها العناصر (One)، بل من تلك العلاقة تستمد قيمتها الاتساقية" مستدلا على المثال التالي:

My axe is too blunt, I must get asharper one.

علاقة استبدال بين (axe) و (one) ، وهما (سكين) و (آخر)، ونتج عنه علاقة أخرى هي علاقة تقابل بين أوصاف السكين (blunt) و (asharper)، بحيث يستبعد السكين الأول بسبب حالته و عدم صلاحيته.

<sup>1</sup> محد خطابي، المرجع نفسه ، ص20.

<sup>2</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص21

لقد ظهر في كتاب هاليداي علاقة بين الإحالة والاستبدال:

✓ اعتبر هاليداي وحسن أن الفرق بين الإحالة والاستبدال فرق يرجع إلى المستوى الذي تتم فيه كل ظاهرة، فالاستبدال علاقة مجالها الصيغ اللغوية من قبيل المفردات والمركبات، وهو يتم في المستوى المعجمي النحوي، أما الإحالة فهي علاقة معنوية، وهي تتم في المستوى الدلالي، وأما مجملًا الشاوش يرى هذا التصنيف فاسد مبررا بقوله: " فقد فصلا حيث لا موجب للفصل، فالإحالة وإن كانت ظاهرة تتعلق بالدلالة فإن لها عمادا لغويا أي صيغة لغوية خاصة تتحقق بما (الضمائر وأسماء الإشارة وألفاظ المقارنة) والاستبدال وإن كانت ظاهرة تتعلق بالنحو والوحدات المعجمية، فهي محكومة أيضا بقواعد دلالية معنوية " وأراها وجهة نظر مستقيمة، لأن هذا التصنيف يفصل النحو عن الدلالة وهذا لايستقيم، لأن الإحالة تعتمد على قرائن لفظية كالضمائر وأسماء الإشارة والمقارنة لتظهر العلاقة الإحالية في مستواها الدلالي، في المقابل فالاستبدال باستعمال المفردات المعجمية ينشئ علاقات إحالية، في لا يوجد فرق في أن كليهما لايستغنى عن النحو والدلالة ليحصل تماسك النص.

✓ لقد أورد الباحثان في أقسام الاستبدال، الاستبدال القولي، وحول هذه الجزئية يقول مُحَّد الشاوش:" وبتأمل ما اعتبر من قبيل استبدال الجمل نلاحظ أنه يمكن أن لايعتبر من هذا الباب: فإذا اعتبرت أن
 SO في الإنجليزية معنى "أيضا" في العربية و aussi في الفرنسية (...)لاحظت أن ما اعتبره المؤلفان من قبيل استبدال الجملة ليس في الحقيقة سوى تغييب لها من اللفظ (....)إنما هو من قبيل الحذف."<sup>2</sup>

لقد وجد الباحثان في الحذف ثلاثة أقسام: اسمي وفعلي، وحذف داخل شبه الجملة

الحذف الاسمى:

Which **hat** will you wear? – This is the best.

حيث حُذف في الجواب كلمة hat /قبعة و التقدير هذه القبعة هي الأحسن.

الحذف الفعلي:

Have you been swiming?- Yes I have.

حيث حذف الفعل been swiming في الجواب، و التقدير نعم كنت أسبح.

الحذف داخل شبه الجملة:

How much does it cost? –Five pounds.

<sup>1</sup> محد الشاوش، المرجع السابق، ص 132

<sup>2</sup> محمد الشاوش، المرجع نفسه، ص 133

حذف في الجواب it cost وهو شبه جملة جار ومجرور و التقدير، ثمنه خمسة جنيهات

وقد أشار الباحثان هاليداي وحسن رقية إلى أن "الحذف سمة غالبة في البنيات النصية التي تظهر بشكل مكتمل، بعكس ما يبدو للقارئ، والحقيقة أن هذه الظاهرة تبين ميلا نفسيا لدى المتكلمين إلى الاقتصاد في المجهود الكلامي والعضلي، من خلال إنتاج الجمل البسيطة واختيار التراكيب الموجزة"، فيحدث في الحذف فراغ بنيوي هو العنصر المحذوف، ويستدل عليه بناء على قرائن لغوية موجودة داخل النص(عنصر مفترض)، تكون سابقة على العنصر المحذوف، وللحذف دور مهم، به يتفادى المنتج تكرار الكلام المخل بسلامة النص، ويسهم الحذف في ترابط الجمل بحيث يصبح النص أو الخطاب يتسم بطابع الإيجاز، وهو من علامات البلاغة، "وينقل محمد خطابي عن الباحثين أنَّ "الحذف كعلاقة اتساق لايختلف عن الاستبدال إلا بكون الأول استبدالا بالصفر" كما لكون العنصر المحذوف غير موجود وهذا يعبر عن العدم وهو الصفر (٥)، المنصر الاستبدالي موجود ومبهم، له علاقة مع العنصر المعجمي الذي يسبقه.

#### ٠ الوصل:

تتكون البنية النصية انطلاقا من تتابع جملي يتشكل بطريقة أفقية وخطية، يربط بين الجمل مجموعة من الأدوات تجعل المتلقي يدركه كوحدة لغوية واحدة لشدة التنظيم والتماسك والتلاحم فيما بينها، ويطلق على طريقة الربط بين الجمل بالوصل، ويعرفه هاليداي: "إنه تحديد للطريقة التي يترابط بحا اللاحق مع السابق بشكل منظم" ، وترابط الجمل اللاحقة مع التي تسبقها لا يتم على شاكلة واحدة وإنما يختلف الربط تبعا للغرض الذي يريده المتكلم فيختار له أداة الربط التي تعينه على إيصال المعنى، وقد بحث كل من هاليداي ووقية حسن في هذا الباب وتوصلا إلى أن الوصل أربعة أنواع: الوصل الإضافي، والوصل العكسي، والوصل السببي، والوصل الزمني، وذكرا مثالا عني يتضمن جميع هذه الأنواع من الوصل، حيث لاحظا أن الربط يتم بداية من الجملة الثانية لتبدأ عملية الوصل، فاستخداما أداة الربط الإضافي وهي (الواو)، لأن الأمر يتعلق بإضافة معلومة جديدة حول الشاب المتسلّق، ثم تأتي في الجملة الثالثة ليبيّنا صموده الشديد، فلم يظهر عليه التعب، فاستعمالا علامة الوالية النتيجة التي وصل

Then, as dusk fell, he sat down to rest.----(temporal)

<sup>1</sup> نعمان بوقرة، لسانيات الخطاب مباحث في التأسيس و الإجراء (المرجع السابق)، ص44

<sup>2</sup> محمد خطابي، المرجع السابق، ص21

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محد خطابي المرجع نفسه، ص ن 23

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M.A.K Halliday & requiya hassen, Cohesion in english, Longman groupe, LONDON , Pub1, 1976, p238/239 :

<sup>1-</sup> For the whole day he climbed up the steep mountainside, almost without stopping.

<sup>-</sup> And in all this time he met no one. ----- (additive)

<sup>-</sup> Yet he was hardly a ware of being tired.----(adversative)

<sup>-</sup> So by night time the valley was far below him-----(causal)

إليها المتسلق بحيث قطع شوطا معتبرا من المسافة، وفي أثناء الغسق جلس ليستريح، فعبر عنها بالوصل الزمني مستخدما الأداة (ثم) ليربط بين حالة التعب والتي تعقبها استراحة زمنية جاءت متوافقة مع دخول الليل.

ويندرج تحت كل نوع من هذه الأنواع مجموعة من العلاقات المعنوية التي تجعل النص متماسكا أيضا من الناحية الدلالية، وذكرها محمّل خطابي بأن: "يتم الربط الإضافي بواسطة الأداتين "و" "أو"، وتندرج ضمن المقولة العامة للوصل الإضافي علاقات أخرى مثل: التماثل الدلالي المتحقق في الربط بين الجمل بواسطة تعبير من نوع: بالمثل، علاقة الشرح، وعلاقة التمثيل، ويتم الوصل العكسي في نظر الباحثين بالأداة (Yet) ،أما الوصل السببي فيمكننا من إدراك العلاقة المنطقية بين جملتين أو أكثر، ويعبر عنها بعناصر مثل: (therefore hence-thus-so) وتندرج ضمنه علاقات خاصة كالنتيجة والسبب والشرط...، ويحسد الوصل الزمني علاقة بين جملتين متنابعتين زمنيا" أ، وهكذا يبين هاليداي ورقية حسن أن أدوات الربط لاتوضع بطريقة اعتباطية وإنما تحكمها علاقات داخلية معنوية، فكلما اتجه المتكلم إلى غرض معين استخدم أداة الربط التي تحقق علاقة مقصودة بعينها، حتى يكون النص متماسكا على المستويين التركيبي والدلالي.

# ♦ الاتساق المعجمي: (LEXICAL- COHESION)

يعمل الاتساق المعجمي على ترابط النص بطريقة تختلف عن الأقسام السابقة، فهو حسب الباحثان هاليداي وحسن رقية متميز عنها، فعماد الأقسام السابقة هو النظام النحوي، بينما يقوم الاتساق المعجمي على المعجم (المفردات) وما يقوم بين وحداته من علاقات، وقد بدأ الباحثان في هذا الباب بالأسماء العامة (general nouns)، وتشير إلى إحالة عامة، قد تكون للعاقل ولغير العاقل، ولا يظهر دورها في الربط إلا عندما تقترن بالعنصر الإحالي (the) أو لفظ الإشارة (this)، كما ورد في كتابهما أو الاتساق المعجمي والدي وجد فيه الباحثان أداة تسهم في تماسك النص الداخلي يقوم على وسيلتين التكرير (Reiteration) والتضام (Reiteration):

# 1- التكرير:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محجد خطابي،المرجع السابق، ص 23 و 24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.A.K Halliday & requiya hassen, Cohesion in english, Longman groupe, LONDON, Pub1, 1976, p 275. **a general noun** in cohesive function is almost always accompanied by the reference item *the*. This *the* is anaphoric, and the effect is that the whole complex • *the* + general noun • functions like an anaphoric reference i.tem

هو شكل من أشكال الاتساق المعجمي، يتطلب إعادة عنصر معجمي، أو ورود مرادف له، أو شبه مرادف أو عنصرا مطلقا أو اسما عاما $^{1}$ ، فيتدرج الترابط المعجمي على شكل هرمي تبرز في قمته إعادة الوحدة المعجمية فتظهر قوة الاتساق بمثل قوة العدد الرياضي  $(x^2)$  وهذا يمثّل أعلى درجات التلاحم:

I turned to **the ascent** of the peak, **the ascent** is perfectly

أو يكون بإدراج لفظ آخر مرادف للعنصر المعجمي يحمل نفس الدلالة:

I turned to **the ascent** of the peak, **the climb** is perfectly

أو يكون بإدراج لفظ قريب من المرادف له علاقة مباشرة بالعنصر المتكرر:

I turned to **the ascent** of the peak, **the task** is perfectly

وقد تنزل درجة الاتساق لتتعلق بالأسماء العامة أو المطلقة:

I turned to **the ascent** of the peak, **the thing** is perfectly I turned to **the ascent** of the peak, **it** is perfectly

فكان التكرير مقترنا باللازمة ( the)، والتي تجعله في علاقة اتساقية إحالية إلى سابق.

# 2- التضام (collocation):

إذا كان الترادف بين الوحدات المعجمية يدخل ضمن التكرير ويتحقق به الاتساق النصي، فإنه تنشأ بين الوحدات المعجمية علاقات أخرى تدخل ضمن ما يسمى التضام، ويعرفه مُحدُّ خطابي كما جاء في منظور هاليداي، أنَّه" توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة نظرا لارتباطها بحكم هذه العلاقة أو تلك "ثابعيني أن المفردات المعجمية التي يضعها المنتج في نصه، تحكمها العديد من العلاقات، مثل علاقة التعارض(بنت/ولد، رجل/امرأة) وعلاقة الجنزء بالكل(بيت/غرفة/مدخنة/مما) والكل بالجنزء التعارض(بنت/ولدة مفاتيح/برنامج/آلة)، ويعود أمر افتراض الاتساق المعجمي بطريق التضام إلى المتلقي، بحيث يوظف حدسه اللغوي ومعوفته المسبقة في معاني الكلمات ليتسنى له خلق الاتساقية المعجمية من خلال مجموعة العلاقات بين الوحدات المعجمية حسب السياق الذي وضعت فيه، يرى مُحدًّ الشاوش أنّ أهم خاصية تميز عمل الوحدات المعجمية من عمل الوحدات النحوية في تحقيق الترابط النصي تتمثّل في أنّ كل وحدة معجمية مكن أن تدخل في علاقة اتساقية، لكنها لاتحمل في ذاتما ما يدل على قيامها به، إنما يكون ذلك بحسب موقعها من النص"3

# 3- قواعد الترابط المعجمي:

<sup>1</sup> محد خطابي، المرجع السابق، ص24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد خطابي، المرجع نفسه، ص25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محجد الشاوش، المرجع السابق، ص142.

# الفصل الثاني الترابط النصي في الدرس اللساني الحديث عند الغرب ثم المحدثين العرب يقوم الترابط المعجمي وفق ما اقترحه هاليداي وحسن رقية على قاعدتين أساسيتين:

- القاعدة الأولى: كلما ازدادت الوحدتان المعجميتان قربا في النص ازداد الاتساق الذي تحققانه قوة ومتانة.
- القاعدة الثانية: كلما ارتفع تواتر الوحدتين المعجميتين في الاستعمال عامة، لا في النص المعني بالأمر، قلَّ الاتساق الذي تحققانه قوة ومتانة.

ويشير مُجَّد الشاوش ملاحظة فيما يخص الاتساق المعجمي بقوله: "وبعد النظر في بعض الجوانب التي قدّمها هاليداي و رقية حسن عن الاتساق المعجمي يمكن أن نتساءل عن السبب الذي منع المؤلفين من اعتبار الجزء الأول منه والقائم على التكرير من بين مظاهر الاستبدال، فتكون لنا منه:

- ٥ "استبدال العنصر بلفظه.
- أو استبداله بمرادفه التام أو شبه التام.
- o أو استبداله بالاسم المطلق أو العام الذي يتضمنه و يحتويه."<sup>2</sup>،

أولا: فأن ملاحظة مُحَد الشاوش تخص الاستبدال الاسمي دون غيره من الأنواع الأخرى (الفعلي والقولي والاستبدال بالصفر).

ثانيا: فإنَّ مُحَّد خطابي يكون قد أجاب عن هذا التساؤل حينما أثبت أنَّ الاستبدال يقوم على علاقة التَّقابل، أمَّا التَّكرير كما شرحه المؤلِّفان يقوم على علاقة المطابقة.

#### 3- النص وعلاقته بسياق المقام:

لقد تضمنت الدراسات التي قام بها مايكل هاليداي-ضمن الاتجاه الوظيفي- اهتمامه بالسياق فقد طور النظرية السياقية التي أسسها جون فيرث فأطلق عليه سياق الحال أو سياق الموقف، يقول هاليداي:" إن السياق جزء من التخطيط الكلي... ليس هناك انفصال بين ماذا نقول، وكيف نقول، اللغة إنما تكون لغة عن طريق الاستعمال في سياق الحال، وكل ما فيها مرتبط بالسياق" كما أنه خصص في كتابه الاتساق مساحة للسياق ودوره في تحقق النصية مرتكزا على الثلاثية المتكونة من الشكل والمجال والعلاقة، يرى الباحثان أنه: "تشكل المعالم اللغوية، التي ترتبط بصفة نموذجية بتمثيل المعالم المقامية مستوى التعبير (register) بوجود قيم خاصة لكل من المجال والعلاقة، وكلما استطعنا تحديد معالم المقام كلما تمكنا من تنبؤ خصائص

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Halidday and rekia hacen, OP.CIT, pp290

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محد الشاوش، المرجع السابق، ص143.

أحمد كاظم عماش و رياض حمود حاتم، سياق الحال في الاتجاه الوظيفي"مايكل هاليداي انموذجا"،مجلة التربية الأساسية للعلوم التربية الأساسية للعلوم التربية الأساسية للعلوم التربية الأساسية للعلوم التربية الأساسية، عند 29،ص 135.

النص بدقة أكثر في ذلك المقام"<sup>1</sup>وقد أورد الباحثان أمثلة يستدلان بها المتوالية الجملية لا تكتسب شرعية النصية إلا في سلامة مستواها التداولي.

« Althought the light was on, he ent to sleep.

Althought the house was unfurnished the rent was very high

Althought he was paid a high salary he refuses to stay in the job »<sup>2</sup>.

-رغم أن المصباح كان مضيئا ذهب للنوم.

-رغم أن البيت كان غير مجهز كان الإيجار مرتفعا.

-رغم أنه كان يتقاضى راتبا رفض البقاء في العمل.

لقد اعتبر الباحثان هذه الجمل نصا رغم أن لكل جملة معنى مستقل عن الأخرى،إذ لا يوجد أدنى ترابط بينها على المستوى الدلالي، مما يعني أنهما قد بحثا في السياق الذي من أجله كتبت هذه الجمل على هذا النحو كونها تنتمي إلى كتاب مدرسي يقصد من خلالها الباث إلى تحقيق غاية تعليمية وهي اكتساب المتعلم قاعدة نحوية، ولا يتأتى ذلك إلا بورود النص بهذا الشكل، يقول الباحثان: " فنحن لا نقيم أي نموذج لغوي دون معرفتنا لسياق مقامه، والحكم في ما إذا كان يمثل نصا أو لا، هو أمر مشروط مسبقا لأي تقييم إضافي -إن سياق مقامه باعتباره جزءً من كتاب النصوص اللغوية يمكننا من قبوله نصا "ق.

يظهر هذا النص أن الباحثين سبق أن وجه لهما نقد حول التحليل النصي ومقوماته بحجة أنه لم يظهر المكون السياقي بشكل كافي ومفصل في الوصف والتحليل ضمن آليات التماسك النصي، فقد غلب الوصف النحوي وأدواته الإجرائية الفاعلة في تحقق النصية.

# 4- نقد نموذج هاليداي و رقية حسن:

أولى المؤلفان عناية كبيرة للروابط النحوية ودورها في إقامة الترابط النصي وتحقق النصية، بل أعطيا لتلك الروابط حصة الأسد في كتابجما، بينما لم يظهر الاهتمام بالترابط الدلالي إلا في فصلين من الكتاب عند الحديث عن الاتساق والنص والنصية، وهذا ما حمل الكثيرين على توجيه انتقادات على النحو التالى:

ŀ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haliday and rekia hasen op.cit ,pp22« The linguistic features which are typically associated with a configuration of situational features - with particular values of the field, mode and tenor- constitute a REGISTER. The more specifically we can characterize the context of situation. the more .specifically we can predict the properties of a text in that situation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Halidday and rekia hacen, op.cit, pp19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Halliday and rekia hacen; op.cit,pp20 « We do not, in fact,evaluate any specimen of language-and deciding whether it does or does not constitute text is a prerequisite to any further evaluation of it- without knowing something about *its* context of situation."

- قام براون ويول في كتابحا تحليل الخطاب بمناقشة لعينة من النصوص المقتبسة من كتاب هاليداي حول مسألة الترابط النصي، بدآ بطرح التساؤلات التالية: "أولا: هالي يحتاج النص إلى مشل هذا الترابط على مستوى الأدوات لضمان اعتبار النص نصا؟ ثانيا: ها إن وجود مشل هذا الترابط على مستوى الأدوات كاف لضمان اعتبار النص نصا؟ ويتفرع عن هذا السؤال الثاني سؤال آخر: لو تعرفنا في النص على هذه المعايير فهل يضمن وجودها الترابط المنطقي للنص؟" ومن جهة أخرى يقدم براون ويول رأي هاليداي حول الترابط النصي من خلال قوله "إن مفهوم الترابط النصي يفسر وجود العلاقات المعنوية الأساسية التي بموجبها يمكن أن نعتبر أي مقطع منطوق أو مكتوب نصا" وقوله حول النصية :" للنص مقومات نصية وهو ما يميزه عما لا يعد نصا" وقوله أيضا "تظهر الروابط الأدواتية بين الجمل أكثر وضوحا، لأنحا المصدر الوحيد لخاصية النص" ويطرح براون ويول بعض الأمثلة النصية لاتظهر فيها الروابط النحوية إلا قليلا ونصوص أخرى لا تتضمن إطلاقا على تلك الروابط، ليثبتا أن هذه النصوص تحمل خاصية النصية حتى في غياب الأدوات النحوية، وهذا يدلّ على أن عملية فهم النص قد تمت وهذا يستلزم أن النصية تحققت بالعلاقات المعنوية المختلفة وليس بالروابط الأدواتية، وأن غياب هذه الأخيرة لم يحدث خلط في المتوابات الجملية المكونة للنص، يقول براون ويول: "هكذا إن خاصية النص، بمعنى التحقيق السطحي المعلن للعلاقات المعنوية ليست شرطا للتعرف على النصوص وفهم أجزائها بالرجوع إلى البعض الآخر." للعلاقات المعنوية ليست شرطا للتعرف على النصوص وفهم أجزائها بالرجوع إلى البعض الآخر." للعلاقات المعنوية ليست شرطا للتعرف على النصوص وفهم أجزائها بالرجوع إلى البعض الآخر." لا

- وحجّتهم الثانية في التقليل من شأن الروابط النحوية، أن براون و يول أوردا أمثلة نصية بحيث يربط بين المتواليات المتواليات المعلية أداة الربط (الواو)، رغم ذلك بقيت المتواليات جملا منعزلة لا تكون نصا، وخلصا إلى أن "أن الرابط على مستوى الأدوات لا يضمن التعرف على مجموعة الجمل كنص، وأن الترابط على مستوى الأدوات لن يضمن الترابط المنطقي" أوأن الحكم بنصية النص من عدمه ترجع لسلطة القارئ أو المستمع حسب الحالة، فهو من تقع على عاتقه عملية فهم التتابع الجملي دون أن يحتاج إلى تتبع وجود أدوات الربط و وظيفتها في الربط.

- ويرى ديبوجراند أن في أعمال هاليداي الفردية والمشتركة مع حسن رقية اهتماما مبالغا فيه للروابط النحوية في إثبات التماسك النصى في حين وجد المستوى الدلالي والبراغماتي مغيبا، وهذا ما ذكره تمام حسان

<sup>1</sup> براون و يول، تحليل الخطاب ، تر: مُحُد لطفي الزليطني و منير التريكي، جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية،(دط)، 1997، 1997

<sup>2</sup> براون و يول، المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> براون و يول،المرجع نفسه، ص234

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> براون و يول، المرجع نفسه، ص235

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> براون و يول ،المرجع نفسه،ص236

نقلا عنه في النص والخطاب والإجراء، بقوله:" لقد استعملت فكرة السبك cohesion لدى بعض الباحثين لوسائل مثال الإضار الإضار على وجه الخصوص هاليداي 1964، وحسن 1968، وهاليداي وحسن والحذف ellips (أنظر على وجه الخصوص هاليداي 1964، وحسن 1964، وهاليداي وحسن 1976، وفي الغالب لايعطى كبير انتباه للارتباط الملحوظ للمعلومات في النص، وكذلك لمعرفة العالم التي تصبح بما هذه الوسائل ممكنة ونافعة ( إلا بالنسبة لمناقشته الترابط المعجمي cohesion النظر اللغوية لدى هاليداي و رقية حسن 1976 الفصل السادس)، ولقد كان كثير من العوامل من وجهة النظر اللغوية مسؤولا عن هذا التجاهل مثل: محدودية الجمل، واستبعاد الاعتماد على معرفة العالم، ونقص الاهتمام بالاتصال الحقيقي، وعموما عدم الارتياح إلى علم الدلالة"

# المبحث الثاني :التماسك الدلالي والتداولي للخطاب عند فان دايك:

يختلف منظور فان دايك للتماسك النصي عنه لدى هاليداي، بحيث ركّز فان دايك على الجانب الدلالي والتداولي في وصف النصوص وتحليلها، وأقام نموذجه النصي على هذا الأساس، ويعتبر كتابه النص والسياق (text and context) مرجعا مهما في ذلك، فقد تضمن وصف وتحليل سيمانطيقي وتداولي لعملية ترابط المتواليات الجملية وماكشفت عنه من علاقات معنوية، حيث خص القسم الأول منه للسيمانطيقا، والقسم الثاني ظهر فيه اهتمامه بالتداولية وأثرها في بناء النصوص والخطابات، كما أورد في هذا الكتاب الكثير من الأمثلة الطويلة، ليبرهن على صحة تصوراته القائمة حول انسجام النصوص والخطابات، وقد وضع مُحمَّد خطابي مخططا يعبر من خلاله عن محتوى الكتاب.

| الخطاب/ النص |          |           |             |          |         |  |
|--------------|----------|-----------|-------------|----------|---------|--|
| التداول      |          | الدلالة   |             |          |         |  |
| الأفعال      | تداوليات | السياقات  | البنيــــات |          |         |  |
| الكلاميـــة  | الخطاب   | و الأفعال | الكلية      | الانسجام | الترابط |  |
| الكلية       | ٠        | الكلامية  |             |          |         |  |

يقيم فان دايك بحثه على ثلاث مسلمات²، وهي:

- توسيع مجال الوصف اللغوي بإضافة مستوى ثالث هو المستوى التداولي إضافة إلى المستوى التركيبي والمستوى الدلالي.

<sup>2</sup> فأن دايك، النص و السياق- استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي، تر: عبد القادر قنيني، اقريقيا الشرق،المغرب،2000،(دط)، ص19

\_

دي بوجراند،النص والخطاب والإجراء، تر :تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة،مصر، ط1، 1998،ص 299

- تخضع النصوص والخطابات للوصف اللغوي كما هو الحال في الجمل، لكن بطريقة مختلفة ترجع لمميزات وطبيعة النصوص أو الخطابات.
  - ارتباط الخطاب بالفعل التواصلي، ومناسبة النصوص للسياقات التواصلية التي تنجز فيها.

# أولا:الترابط والانسجام:

عني فان دايك بالتماسك الدلالي للنصوص والخطابات حتى أنه وجد تباين في المصطلحات التي اعتبرت من قبيل الترادف المشترك ،فيذكر عمر أبو خرمة أن فان دايك: "فرق بين الانسجام والترابط، إذ الترابط هو وجود علاقة سبب ونتيجة في التركيب، وتكون الجمل مترابطة بالقدر التي تكون فيها النتائج متعالقة مع المقدمات تعالقا مباشرا، ويضعف الترابط كلما كان التعالق غير مباشر أو غامض، وربط بين درجة التعالق من حيث مباشرته وقبول المتلقي للنص، أما الانسجام فقد جعله مرتبطا بالدلالة، وذلك من خلال التعالقات وهي: تطابق الذوات، والكل والجزء والملكية، ووجود الإطار، والحالة العادية المفترضة للعوالم، تعالق المحمولات، التذكر والاسترجاع، وأدخل في انسجام النص قضية الترتيب، وركز على الترتيب المقيد دون الحر، إذ هو الذي يظهر قصدية الناص، وحدوثه أي الترتيب المقيد - دون أثر دلالي أو تداولي يخل بالانسجام في النص من وجهة نظره" ، فيقصد بالترابط تعالق الجمل على المستوى النحوي، بينما يكون الانسجام دلاليا فتنشأ بين الجمل مجموعة من العلاقات المعنوية تؤدى في تعالقها دلالة كلية

#### ثانيا: الترابط

بحث فان دايك في الشروط الدلالية التي تترابط بها المتواليات الجملية، فبدأ بعرض مجموعة من الأمثلة تمهيدا لبيان نظريته في التماسك النصي، يوضح من خلالها أنّ الترابط هو عبارة عن تعالق مخصوص بين الجمل المركبة والسلاسل الجملية المتوالية، ويقوم على مجموعة من الشروط ليكون مقبولا وصفها نصا أو خطابا:

- أنَّ التركيب النحوي السليم للتتابع الجملي غير كاف في حصول التأويل، بل ينبغي أن يرافقه الجانب الدلالي، ولا يتحقق الدلالي، فكل الأمثلة (ج)<sup>2</sup> التي ساقها فإن دايك غير مقبولة لأنها تفتقد للمعنى الدلالي، ولا يتحقق بينها الانسجام رغم الاستقامة النحوية للجمل.

74 ص دايك، النص والسياق (المرجع السابق)، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عمر أبو خرمة، نحو النص نقد النظرية و بناء أخرى، عالم الكتب الحديث للنشر و التوزيع الأردن ،ط1 ،2004 ،ص 86 و87و88.

- قيود الربط السيمانطيقي لأدوات الربط، حيث أثار فان دايك مجموعة من المفاهيم حول أدوات الربط، يقول:" الربط لا يتعلق بوجود الأدوات الرابطة"1، بمعنى أنها ليست شرطا في إثبات ترابط الجمل، إليك هذه الأمثلة:
  - -1جون أعزب، إذن هو غير متزوج  $\rightarrow$  مقبولة و مترابطة لوجود الأداة (إذن)
  - 2-امستردام عاصمة هولندا،عدد سكانها 800.000 نسمة →مقبولة، ومترابطة (عدم وجود أداة الربط)
  - 3-و لأن جون لم يكلف نفسه عناء العمل، فإنَّ القمر يدور حول الأرض عنير مقبولة رغم وجود أداة الربط.

فقـد يحصـل الـترابط في وجـود الأدوات وفي حالـة عـدم وجودهـا، وقـد لا يحصـل الـترابط حـتى في وجودهـا، ولهذا يجب مراعاة قيود أخرى على المستوى الدلالي، منها المرجعية بين الجمل أو ما يسمى بالتطابق الإحالي، ففي المثال الأول أعلاه يوجد تطابق بين الذوات،أي بين الضمير (هو) وبين الاسم (جون)، مما يجعل الجملة الثانية تتعالق مع الجملة الأولى فينشأ الترابط، بينما في المثال (جون أعزب،إذن أمستردام هي عاصمة نيثرلاند.) نجد أن الأداة موجود لكن الترابط بين الجملتين غير متحقق بسبب عدم التطابق الإحالي بين الضمير (هي) والاسم المشار إليه (جون). والقيد الثالث الذي طرحه فان دايك بشأن الترابط الدلالي يتمثل في تعالق الوقائع والأحداث التي تشير إليها القضايا الجملية، بحيث يرتبط الجمل اللاحقة مع ما يسبقها بواسطة علاقة السبب والنتيجة، وبعد عرضه لأمثلة مختلفة يبرهن بها على وجود الترابط بالتعليل والسببية، يتوصل إلى نتيجة مفادها: "أن التعالق بين الوقائع الواردة في هذه الجمل يمكن أن يختزل في مفهوم موضوع التخاطب"2، لهذا تبقى درجة الترابط نسبية، فترتفع نسبة الترابط كلما كان التعالق مباشرا بين الجمل، وينخفض الترابط إذا كان التعالق غير مباشر،أو غامض، و يبقى المتلقى صاحب القرار في مسألة ترابط النصوص من عدمه.

ولإقامة الروابط بين القضايا يذكر صلاح فضل نقلا عن فاندايك الأمور التي تؤخذ بعين الاعتبار:

- 1- للتمكن من إقامة هذه الروابط، على المستعمل أن يستعين بمعرفته للعالم، وهذا يعني أنه ينبغي عليه انطلاقا من مكتسباته المعرفية المخزونة في ذاكرته أن يختار قضية أو أكثر، وأن يربط بالتالي بين القضايا.
- 2- إن الفهم الفعال لعناصر النص يكمن في ذاكرة عملية وفق علم نفس المعرفة، وهذه الذاكرة لا تملك سوى طاقة محدودة بعد أن يخزن فيها عدد من القضايا تمتلئ هذه الذاكرة، وعندئذ يجب أن تخزن هذه القضايا في الذاكرة الطويلة المدى $^{3}$

#### ❖ أدوات الربط و وظيفتها الدلالية في اتساق الخطاب

 $^{1}$  فان دايك، المرجع نفسه،  $^{2}$ 

<sup>2</sup> محد خطابي، المرجع السابق، ص 33 3 صلاح فضّل، بلاغة الخطاب و علم النص، سلسلة كتب ثقافية شهرية ، عالم المعرفة الكويت ، أغسطس ، 1992، ص 227

ويقصد بحا أدوات الربط التي وردت في بعض أبواب النحو، وتدخل ضمن الأصناف التالية: " الوصل التشريكي - الفصل أو التخيير البدلي - المعارضة بالتقابل - التعارض بالاستدراك - الشرط - العلة و السبب الغاية - الظروف (الزمانية و المكانية والحالية) " أ ويلتقي فان دايك مع عبد القاهر الجرجاني في مبدأ توخي معاني النحو، حيث يربط بين النحو والدلالة، فيبحث في الخصائص الدلالية لأدوات النحو داخل السياق اللغوي الرابط بين الجمل، وأساس الربط يقوم على التماس المعاني في العوالم الخارجية منها موضوع التحاور.

# 1- الوصل (عطف التشريك)

وظيفته الربط بين الجمل بأداة الربط " الواو"، ويستعمل لأغراض مختلفة، فقد يستخدم للتعليل مثل قولك :حضرت الملائكة وغادرت الشياطين، فجاءت الواو بمعنى (إذن)، ويدل على الوقت نحو: أفطر أبي بالتمر وأنا على الماء، فيشير حرف الربط (الواو) على وقت الإفطار، وقد يدل على المكان نحو: ذهبت إلى الجامعة وعرفت نتيجة المسابقة.

# 2- الفصل (التخيير البدلي)

إن الخواص الدلالية لحرف الفصل(أو) الدال على الامتناع عن الجمع تقتضي أن تتوفر في الجمل والقضايا الشروط التالية:

- يجب على أقبل الأمر وأكثره أن تكون قضية واحدة صحيحة في عالم غير ممكن التوصل إليه من الناحية المعرفية، وعلى وجه أكثر تخصيصا تقتضي قيمة صدق القضايا أن تكذب أخرى، في نفس عالم الإمكان
- وإذن من وجهة نظر عالم الإمكان الواقعي (أي السياق) فأن العوالم التي تصدق فيها القضايا وتكذب، على نفس الترتيب قد تكون على التخيير البدلي.
- يجب أن تكون القضايا متعلقة بموضوع التحاور نفسه، بحيث ولا واحدة منها تكون الموضوع نفسه للتحاور.
- تدل القضايا على الأحداث في العوالم المختلفة، وعلى التخيير البدلي، وهي عوالم تتشابه من وجهة نظر موضوع التحاور.
- إن حرف الفصل (أو) غير الدال على التبادلية (المنطقية) والذي معناه بمعنى (و إلا) يعبر عن الشرط، وإن كان هذا الحرف (أو) دالا على ضروب الاقتضاء من وجه آخر مغاير للصياغة إذا كان...إذن كان."<sup>2</sup>

# 3−3 الشرط(التشارط):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فان دايك، فان دايك، النص والسياق(المرجع السابق)، ص84

<sup>2</sup> فان دايك، المرجع السابق، ص101.

ومن القرائن النحوية التي تستخدم في الشرط عند فان دايك (لأن- من أجل أن-إذن-كذلك- إذ- بما أن- بينما- مثلما- نتيجة لذلك-...وغيرها)، ويبحث في الخواص الدلالية التي تميزها/ ويستعمل قواعد المنطق القضوي في الكشف عن دور الشرط وأدواته النحوية في الترابط، ويميز فان دايك بين ثلاثة أنواع من التشارط، الأول متحقق، والثاني غير متحقق، والثالث افتراضي. وفي المثال التالي يعطي تحليلات مختلفة حسبما يقتضيه كل نوع:

- -و لأن المطر لم يسقط في الصيف، فقد جفت الأرض.
- -و لقد جفت الأرض، لأن المطرلم يسقط في الصيف.

يفترض فان دايك أنه"إذاكان (أ) شرطاكافيا لحصول (ب)، يكون (أ) هو علة في حدوث (ب)، لأن تخلف سقوط المطر سببكاف لجفاف الأرض، وكذلك وبالمثل فإن (ب) يقال عنها، إنها نتيجة محكنة (محتملة) لوقوع (أ)، ما لم يكن التلازم بينهما عرضيا" أ، فيوظف هنا علاقة السببية وارتباط السبب بالمسبب، فالجملة (أ) تستلزم الجملة (ب) وهذا يدخل ضمن الشرط المتحقق.

وينظر إلى هذا المثال بشكل مغاير، فيقول: "يمكن أن ينشأ وضع آخر لا يسقط فيه المطر، ولكن الأرض لم تصب بالجفاف بسبب أحداث أخرى كالسقي مثلا، مما يدل على أن (ب)، لا تترتب بالضرورة عن (أ)، لأن جفاف الأرض يظل حدثا محتمل الوقوع (النتيجة ممكنة وليست محققة)، وهو الشرط الممكن، وقد يحدث أن يكون الجفاف يرجع لسبب آخر غير المطر أو السقى، فقد يكون بيولوجيا أو فيزيائيا.

فالبنية اللغوية الشرطية عند فإن دايك يربطها بالعوالم المحققة والممكنة، فإذا كان الشرط مما يستلزم تحققه بصورة ضرورية أو ممكنة يكون بين القضيتين علاقة تكافؤ واستلزام (إذا وفقط إذا).

# ثالثا: مظاهر انسجام الخطاب أو النص

#### 1-العلاقات الدلالية و المعنوية:

بعيدا عن الربط السيمانطيقي للجمل، بحث فاندايك في العلاقات التي تعمل على التماسك الداخلي للنصوص، و وجد أن" الاتساق خاصية سيمانطيقية للخطاب، قائمة على تأويل كل جملة مفردة متعلقة بتأويل جملة أخرى"<sup>3</sup>، حيث قام بتحليل مجموعة من المقاطع التابعة لنص قصصي واستخرج منها مجموعة من العلاقات بحيث تحدث هذه الأخيرة اتساقا داخليا للمقطع وفيما بين المقاطع على النحو:

<sup>1</sup> فان دايك، المرجع السابق، ص105

<sup>2</sup> فان دايك، المرجع نفسه، ص 108

 $<sup>^{3}</sup>$  فان دايك، المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

م1: اتخذت كلير راسل طريقها إلى المكتب في (كلاريون) في هذا الصباح الباكر، وهي تشعر بالعياء والكآبة، واتجهت توا إلى غرفة العمل فوضعت قبعتها، وزيَّنت وجهها بأن ذرت عليه مسحوقا ثم جلست إلى الطاولة، لقد كانت حقيبتها ممدة في ترتيب، وكانت منشفتها باردة كالثلج، والمحبرة مملوءة، إلا أنها لم تكن راغبة في العمل"1، إن الذي يجعل هذه البنية النصية متسقة بمفهوم فان دايك هو تضمنها للعلاقات التالية:

-التطابق الإحالي( تطابق الـذوات)، حيث أن العناصر اللغوية التالية ( هي، ها، تاء التأنيث في الأفعال) تشير إلى أن الذات المحور في هذا المقطع السيدة (كلير راسل)

-علاقة الجزء- الكل: حيث يدخل ضمن مجال المكتب، (غرفة العمل-الطاولة)، (الوجه) جزء من كلير راسل.

-علاقة التضمن: وهي كثيرة ومتداخلة، فالمكتب يتواجد ضمن طريق، غرفة العمل ضمن مكتب، وطاولة وكرسي ضمن غرفة عمل، والحقيبة، والمحبرة ضمن الطاولة.

-علاقة الملكية:حيث أنّ (القبعة، المسحوق، الحقيبة، المنشفة، المحبرة) من ممتلكات السيدة (كلير راسل).

ويقيم فان دايك التماسك الدلالي لهذا المقطع على ما يسميه (افتراض الحالة السوية الاعتيادية للعوالم المقتضاة)، مما يجعله يرى في خضوع هذا المقطع للترتيب المنطقي الأحداث، فلم يتضمن أي عنصر لغوي يحيل للتعارض أو الاشتراط.

م2: "لقد دفعت الحقيبة بعيدا، وجعلت تحملق بعينيها خارج النافذة، لقد كانت الشمس آنذاك حارة جدا، وظهرت الشوارع وكأنها مليئة بالغبار، وكان المنظر الجميل Fairview (اسم علم للمدينة) في حاجة للمطر، فلقد كانت هذه المدينة تبدو وكأنها محترقة، وألقت بنظرة احتقار على المدينة الصغيرة الممتدة في غير نظام(...)"2، أما تعالق المقطع الثاني مع الأول يكون بعلاقة الإحالة المرجعية بين الضمير المستتر (هي، بعينيها،) والاسم المحال إليه (كلير راسل)، وكذلك بـ (ال) التعريف الموجودة في كلمة (الحقيبة) وهي نفسها التي ذكرها المقطع الأول.

كما أن هناك علاقة اقتضاء لتتابع المحمولات التالية: (لم تكن راغبة في العمل- جعلت تحملق بعينيها خارج النافذة)، لأن عدم الرغبة في العمل دفعتها لرؤية العالم الخارجي من خلال النافذة، ويتمثل في وصف حالة الجو والشوارع، ويظهر أن هناك انتقال إلى موضوع جديد يصف المدينة، وهذا يدل على بنية صغرى.

م3: "وبينما هي جالسة هناك، جعلت تفكر في هاري دوك ولقد كانت تفكر فيه معظم ليلتها، وفي الحقيقة إنحا تتأمل شخصين على التوالي: هاري دوك وبيتر، وكانت قد ألقت بنفسها على سرير ضيق محدقة في

2فان دايك، المرجع نفسه، ص145

أفان دايك، المرجع نفسه، ص143

الظلام الدامس، متذكرة جميع التفاصيل لماكان قد وقع لها (...) ولقد ذهب بها خيالها حتى أنها شعرت بالقوة بحسمة فيها" أ، فهذه الفقرة تتصف بالاتساق رغم أنها تضم عوالم مختلفة الزمان والمكان، عالم واقعي حاضر تعيشه السيدة كلير راسل ضمن مجال مكاني محدد هو المكتب بما يحويه من أشياء سبق ذكرها سابقا، وعالم آخر يضم أحداثا و وقائع عاشتها السيدة راسل مع هاري دوك وبيتر والتي تدخل في الزمن الماضي، والترابط بين هذه العوالم المختلفة أحدثته مخيلة كلير راسل، عن طريق علاقة التذكر والاسترجاع لعالم مضى وانتهى، لذلك فإن الانسجام بين العوالم المختلفة يعود لدور العلاقات الدلالية وعملها في بناء الاتساق من خلال معطيات أساسية في الخطاب ، وهذا يفوق عمل النحو قوة في البحث عن التماسك النصى وافتراضه.

#### 2-ترتيب الأحداث في الخطاب:

تخضع المتواليات الجملية المكونة للنص في أحداثها و وقائعها لترتيب خطي يقوم على التركيب اللغوي الأصل الذي تحكمه قاعدة "التقديم والتأخير في الكلام" ويراعى فيه عوامل مختلفة أهمها العوالم والزمن المعمول بحما في الاستعمالات العادية للكلام، فالترتيب العادي للقضايا يقوم على مجموعة من الضوابط المعرفية والإدراكية ذكرها فان دايك على النحو التالي: "(عام-خاص)، (كل جزء)، (مجموعة-فئة عناصر)، (المتضمِّن المتضمَّن)، (كبير صغير)، (خارج-داخل)، (المالك المملوك) "2، فكل ضابط يتكون من جزءين ، الأول هو المتقدم في الخطاب على الثاني، فالعامُ يتقدم على الخاص والكل على الجزء والكبير على الصغير والمتضمِّن على المتضمَّن، فقد ذكرت السيدة راسل أولا، ثم ذكر بعد ذلك وجهها وعينيها، وهذا يدخل ضمن الجزئية (الكل الجزء)، وذكر من جزئية المالك والمملوك القبعة والحقيبة والمنشفة وهي من يمكوكات السيدة راسل، فهذا ترتيب عادي في الخطاب، غير أن الكلام قد يأخذ منحى آخر فلا يحافظ على ترتيبه اللغوي العادي وسبب ذلك تغير في المقام والمكان و الزمان، فيتقدم ما حقه التأخير ويتأخر ما واجبه ترتيبه اللغوي العادي وسبب ذلك تغير في المقام والمكان و الزمان، فيتقدم ما حقه التأخير ويتأخر ما واجبه التقديم، و رغم ذلك يظل الخطاب محافظا على اتساقه الدلالي واللغوي.

# 3-البنيات الكبرى و دورها في تماسك النصوص:

عندما يتعلق الأمر بالحديث عن موضوع الخطاب أو محور التحاور في مختلف النصوص، يظهر مفهوم فاندايك بشأن البنيات الكبرى الشاملة ودورها في الترابط الدلالي للنصوص، بحيث يوليها عناية خاصة تفوق الاتساق النحوي، ويرى أن البنية الكبرى تعتمد على قواعد إجرائية، فيقول:" ... فإن توالي الموضوع وتسلسله في ضروب الخطاب الجارية على قواعد مرسومة، يجب أن يستوفي عددا من الشروط الشبيهة بتلك

 $^{2}$  فان دايك، المرجع نفسه، ص 154

 $<sup>^{1}</sup>$  فان دايك، المرجع نفسه، ص 148

التي تعين استقامة خطية الربط واتساق الجمل" فالمتواليات الجملية التي يصدق عليها وصف النصية، تتحول وفق نموذج فان دايك إلى قضايا تندمج تحت بعضها لتكون في ذلك موضوع النص أو البنية الكبرى للخطاب، وتنشأ بين هذه القضايا علاقات داخلية مختلفة مثل علاقة الاقتضاء والتضاد والتضمن والسببية والزمانية وغيرها من العلاقات التي تعتبر بمثابة القواعد التي تحكم التماسك الدلالي للنصوص، مع العلم أن الوصف والتحليل عنده يبتعد عن المنطق الرياضي وهذا ما أكده سعيد بحيري:" من الافتراضات التي وجدت في أعمال فان دايك ربط مفهوم القضية بأحوال الموضوعات، وليس بالمفاهيم المنطقية، الصدق والكذب، فقد صارت مطابقة الصور في الاتصال اللغوي منذ ذلك الحين أساسا لفهم القضوي للنص، وليس مطابقة النتائج "2، ويذكر نقلا عن فان دايك أن "المتكلم يبدأ عند تشكيل النص من تيمة النص والتي تعد أساس برجحة النصوص، بمعنى بسط قيمة النص، وعند عملية تلقي السامع للنص يشكل موضوع النص مرة أخرى نتيجة عملية الفهم"3

# 4-السياق و دوره في عملية الفهم و التأويل:

يظهر اهتمام فان دايك بالسياق، حيث استعان به في تحليله للخطابات وتأويلها، حيث وسَّع مجال الربط أو التّعليق حين طرح قضية السِّياق التَّواصلي في علاقتها بالبنية النَّصية وما تتضمنه من علاقات، فبحث في "مجموعة الشروط التي تحدد العلاقات أزواجا،أي ضروب التَّعلق والتَّبعية بين الأحداث كما تعبِّر عنها الجمل المؤلفة وما تركَّب منها، و لها صلة بعالم ممكن، و بموضوع تحاور ممكن"

يربط فان دايك السياق بالمستوى التداولي للخطاب، حيث تظهر عوامل خارج إطار البنية النصية تسهم في عمليتي الإنتاج والتلقي، لذلك يستند فان دايك في بناء نموذجه اللساني على علوم مختلفة منها علم النفس المعرفي "يؤكد ممثلو علم النفس الإدراكي أنه ثمة إجراءات نفسية أخرى كثيرة مهمة لإنتاج النصوص (وعلى النهج ذاته لفهم النصوص أيضا)، فوعي المتكلم ليس صفحة بيضاء قبل بدء الفعل العملي المادي أو الاتصالي، فقد جمع الفاعل خبرات لأداء نشاط معين، وقد اختزن معارف شديدة الاختلاف، يجب أن يفعلها الآن، إذا أراد أن ينجح فعله اللغوي، وبهذا يقوم بالنشاط ولديه مواقف توقع معينة، يفعل معارف وخبرات معينة عند التحفيز وتشكيل الأهداف، في كل مراحل الإعداد لإنتاج النص، وعند التحول الفعلي للبرنامج الداخلي إلى علامات لغوية، وبخاصة عند فهم النص أيضا" أ، فيقوم إنتاج النصوص واستيعابها على

 $<sup>^{1}</sup>$  فان دايك، المرجع نفسه، ص 195

<sup>2</sup> فولفجانغ و هاينه مان، مدخل إلى علم النص، ترجمة سعيد بحيرى، ص39

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فولفجانغ و هاينه مان، المرجع نفسه، ص44

<sup>4</sup> فان دايك، المرجع السابق، ص 179

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فولفجانغ و هاينه مان، المرجع السابق، ص 69

استراتيجيات سواء من جانب المتكلم بأن يبذل كافة الجهود في سبيل إفهام المخاطب مقصده مستعملا في ذلك كافة الوسائل اللغوية وغير اللغوية مثل نبرة الصوت وإيماءات الوجه واليدين، أما من جهة المخاطب فيستخدم كل مؤهلاته الفكرية والخلفية المعرفية للتعامل مع مختلف النصوص والخطابات، وهنا يقترح فان دايك ما يسمى بالسياق النفسي أو السيكولوجي سواء في الإنتاج أو التلقي، فيركز على تشكل عملية فهم النص على مستوى الذهن.

#### النقد الموجه لنموذج فان دايك:

لقد كان هذا النموذج محل اهتمام فدرسه الكثير من الباحثين في النصوص، ولم يسلم من النقد من عدة جوانب مختلفة، حيث طرح مجموعة من التساؤلات، هي:

- كيف يمكن استنباط البنية الكبرى ذاتها.
- كيف تتولد البنية السطحية من البنية العميقة الدلالية عن طريق عمليات نصية.
- كيف يجب أن يجري تطبيق القواعد الكبرى بالتفصيل حتى يتوصل إلى البنية الكبرى للنص المعنى.
  - $^{-}$  وثاقة الصلة الإدراكية لتصوره  $^{-1}$ .

# المبحث الثالث : نموذج تحليل الخطاب لـ ( براون و يول )

ظهر نموذج براون ويول في كتابهما الموسوم تحليل الخطاب Discourse Analysis الصادر عن مقاربة النصوص cambridge university press سنة 1983، يعلنان فيه صراحة أن منهجهما في مقاربة النصوص والخطابات هو تحليل الخطاب، حيث يرى الباحثان أن اللغة أداة لنقل المعلومات والأفكار والتصورات بين المتخاطبين، وأنحا تخلق بينهم أيضا علاقات اجتماعية ومواقف شخصية، لهذا يبتعد الباحثان عن وصف اللغة باعتبارها شكل معطى مجرد، لا علاقة له بمنتج ولا مستقبل، و يريان أن الشيء الأهم في الوصف والتحليل هو التركيز على عملية التواصل بين المتخاطبين، والتي تضم العناصر التالية (المرسل، المرسل إليه، الرسالة، طريقة الاتصال، السياق التواصلي)، ويعرفان هذه المقاربة بالقول التالي: "سنعتبر الكلمات والعبارات والجمل التي تظهر في التدوين النصي لخطاب ما بيّنة على محاولة منتج (متكلم/كاتب) إيصال رسالة إلى متلق (مستمع/قارئ)، وسنهتم على الخصوص ببحث كيفية وصول متلق ما إلى فهم الرسالة المقصودة من قبل المنتج في مناسبة معينة، وكيف أن متطلبات المتلقى المعين في ظروف بعينها تؤثر في تنظيم خطاب المنتج،

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كلاوس برينكر، المرجع السابق، ص 70

وتتخذ هذه المقاربة التواصلية مجالا أوليا للبحث، وبالتالي تسعى إلى وصف الشكل اللغوي ليس كموضوع ساكن وإنما كوسيلة دينامية للتعبير عن المعنى المقصود"1، ويترتّب على هذا التعريف الخصائص التالية:

- يميز الباحثان بين عمل محلل الخطاب و بين عمل اللساني، فالأول يصف الخطاب ضمن حركة دينامية تتم بين منتج الخطاب ومتلقيه آخذا بعين الاعتبار كل العوامل المساهمة في حدوثه من أجل وصفه وتفسيره وملاحظة مدى اطراده، بينما ينحصر عمل اللساني في وصف اللغة بعيدا عن منتجها ومتلقيها من أجل الوصول إلى قواعد معيارية، وهذا التمييز لا يقلل من عمل اللساني، لأن منهجهم في الوصف وصل بحم إلى نتائج قيمة، لا زال العمل بما إلى يومنا هذا، كما هو الحال بالنسبة للنحو العربي.
- يمنح الباحثان المتلقي في العملية التواصلية مكانة هامة، فهو من تقع على عاتقه مهمة فهم وتفسير الخطاب، والحكم بوجود انسجام داخل الخطاب أو لا.
- تهتم المقاربة التواصلية بإدخال جميع العوامل المساهمة في وصف والتحليل (المتكلم ، المتلقي، الموضوع، قناة التواصل، السياق التواصلي، . . الخ).

#### ح علاقة المتلقى بانسجام الخطاب /النص:

اهتم الباحثان بانسجام النص أو الخطاب، ولكن بطريقة مختلفة عما عرفته المقاربة اللسانية الوصفية، من حيث أنهما لم يعتبرا الانسجام شيء معطى يجب البحث عنه، فالغاية من تحليل الخطاب ليس الكشف عن قواعد معيارية، بل مجرد الكشف عن اطرادات في الخطاب، لذلك يميز الباحثان بين عمل اللساني وعمل المحلل، ويرى الباحثان أن المتلقي هو من يقرر وجود انسجام داخل النص من عدمه من خلال عملية الفهم والتأويل، حيث يعمل المتلقي قدراته الذهنية وخلفياته المرجعية أثناء عملية القراءة أو الاستماع، كما أن التأويل يختلف من قارئ لآخر فما يعتبره أحد القارئين أنه نص منسجم قد لا يكون كذلك بالنسبة لقارئ آخر، لذلك تبقى مسألة الانسجام أمرا نسبيا تتحكم فيه مجموعة من العوامل، وكل نص قابل للفهم والتأويل فهو نص منسجم و العكس صحيح.

## > مبادئ الانسجام عند براون و يول:

لقد استفاد الباحثان من المقاربات الأخرى خاصة اللسانيات الاجتماعية وعلم النفس المعرفي والذكاء الاصطناعي وفلسفة اللغة وغيرها، ومن أهم العوامل والمبادئ التي يقوم عليها انسجام الخطاب:

# 1-سياق الموقف و خصائصه:

<sup>1</sup> محمد خطابي، المرجع السابق،ص 50

لسياق الموقف أهمية كبيرة في عملية التأويل والفهم، ويقصد به مجموعة العوامل والظروف المحيطة بالحدث الكلامي، والتي تساعد المحلل في فهم الخطابات وتفسيرها، ويستند الباحثان على آراء هايمز بخصوص السياق وتوافقه مع الحدث الكلامي: "إن استعمال صيغة لغوية يحدد مجموعة المعاني، وبإمكان المقام أن يساعد على تحديد عدد من المعاني، فعندما تستعمل صيغة في سياق ما فإنها تستبعد كل المعاني الممكنة للذلك السياق، والتي لم تشر إليها تلك الصيغة، والسياق بدوره يستبعد كل المعاني لتلك الصيغة التي للك السياق "، ويذكر الباحثان الكثير من الأمثلة النصية التي تبرز دور السياق في عملية تفسير النص، ومن هذه الأمثلة ما نقله محلًا خطابي عنهما

Squashaed insects don't bite Mad Mental rule

# أي : الحشرات المرفوسة لا تعض الحكم للعقل الجنوبي.

فكل من يقرأ هذا الخطاب يحكم بعدم انسجامه، فهو لايشير إلى دلالة محددة ،رغم أن لمفرداته معنى معجميا، ولكن يذهب الباحثان إلى أن مثل هذه الخطابات كانت تكتب على جدران إحدى المدن السكتلاندية في سنوات السبعينيات، وهذا يدل على أن سكان هذه المدينة لا يجدون صعوبة في معرفة مضمونها لأغم ألفوها" المعرفة الموسوعية للعالم يمكن أن تخبرك بأن الكاتب عضو من أعضاء المعابة وهي عصابة، وأن المتلقين المعنيين هم أعضاء في عصابة المخطاب موجه من عصابة إلى عصابة أخرى محذرة لها من مغبة (أو التمادي في) خرق قانون العصابة الأخرى" فالخطاب موجه إلى متلق مخصوص وهم أعضاء العصابة، وعناصر السياق التي ساهت في تفسير هذا الخطاب هي (المقام: ويضم الزمان: سنوات السبعينيات و المكان: مدينة اسكتلاندية/ المرسل:عضو من أعضاء عصابة العقل الجنوبي/المتلقي المخصوص:أعضاء عصابة الحشرات /القناة: كتابة على الجدران/ الحضور: سكان المدينة/شكل الرسالة : تحذير و إنذار.

إنّ المتلقي الذي لايحيط معرفة بعناصر هذا السياق المقامي يبقى النص بالنسبة إليه غير منسجم، والعكس صحيح، أي يكون الخطاب منسجما لمن علم بالسياق المقامي للحدث الكلامي،وهذا ما جعل مسألة الانسجام تختلف عن المقاربات اللسانية التي تعتبر النص منسجم في كل الأحوال لأنه من المفترض أن يبحث عن عناصر السياق التي تفسر النص أو الخطاب، ويرى هايمز "أن للسياق دورا مزدوجا إذ يحصر مجال التأويلات المكنة، ويدعم التأويل المقصود<sup>3</sup>، ويضم السياق في نظره العناصر التالية:

 $<sup>^{1}</sup>$  بروان و يول ، المرجع السابق،  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  محد خطابي، المرجع السابق، ص 54 محد خطابي، المرجع نفسه، ص  $^{3}$ 

- المرسل: وهو منشئ القول متكلما أو كاتبا.
- المتلقى: وهو المستمع أو القارئ الذي يتلقى القول.
- الحضور: وهم مستمعون آخرون حاضرون عند نشأة القول، يساهم حضورهم في تخصيص الحدث الكلامي.
  - الموضوع: وهو مدار الحديث الكلامي.
- المقام: وهو زمان حدث التواصل ومكانه وكذلك العلاقات الفيزيائية بين المتفاعلين بالنظر إلى الإشارات والإيماءات وتعبيرات الوجه...
  - القناة: وهي كيفية وقوع التواصل بين المشاركين في الحدث الكلامي مشافهة أو كتابة أو إشارة.
    - النظام: وهو اللغة أو اللهجة أو الأسلوب اللغوي المستعمل.
  - شكل الرسالة: أي المقصود منها، كأن يكون محادثة أو جدالا أو موعظة أو خرافة أو رسالة غرامية.
    - المفتاح: ويتضمن التقويم أي هل كانت الرسالة جيدة حسنة أو مثيرة للعواطف.
    - الغرض: أي القصد من حدث التخاطب الذي ينقلب نتيجة للحدث التواصلي<sup>11</sup>

كما استند الباحثان براون و يول على تصنيف ليفيس (Levis) لعناصر السياق التي تعبر عن أفكار تختلف عن هايمز، ومما ذكره الخطابي في هذا الخصوص، فقد أرجع ليفيس السياق إلى العناصر التالية:

- العالم الممكن: بمعنى الوقائع التي تؤخذ بعين الاعتبار سواء كانت حاصلة أو ممكنة أو مفترضة.
  - الزمن: باعتبار الجمل التي تتضمن إشارة إلى زمان الخطاب (الآن، اليوم، الأسبوع القادم...)
    - المكان: باعتبار الجمل التي تتضمن إشارة إلى مكانه (هنا...)
    - المتكلم: باعتبار الجمل التي تتضمن ضمائر المتكلم (أنا، نحن..)
    - الحضور: باعتبار الجمل التي فيها ضمائر المخاطب (أنت، أنتم)
    - الشيء المشار إليه: باعتبار الجمل التي تتضمن أسماء الإشارة (هذا، هؤلاء،..)
- الخطاب السابق: باعتبار الجمل التي تتضمن عناصر تقتضي كلاما سابقا (هذا الأخير، المشار إليه سابقا..)
  - التخصيص: متتاليات من الأشياء."2

وهذا لا يعن توفرها كلها حتى تتم عملية التأويل، ولكن يكفي على المحلل أن يفسر الموقف الكلامي بالنظر إلى عناصر السياق التي تتوافق مع الصيغة الخطاب.

أخيد خطابي، المرجع نفسه، ص 53

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص 54

إن الاختلاف في عناصر السياق بين هايمز وليفيس ينبئ عن الاختلاف في التوجه، في حين أن هايمز يركز على مؤثرات التواصل الاجتماعي أي العناصر التي تقع خارج مجال النص، يذهب ليفيس إلى الاستناد إلى القرائن اللغوية في حصر مجال التأويل بمعنى أنه يولي العناية للعناصر التي تقع داخل النص.

ويخلص مُحَّد خطابي إلى أن "الخطاب القابل للفهم والتأويل هو الخطاب القابل لأن يوضع في سياقه...، إذ كثيرا ما يكون المتلقي أمام خطاب بسيط للغاية من حيث لغته، ولكنه قد يتضمن قرائن (ضمائر أو ظروفا) تجعله غامضا غير مفهوم دون الإحاطة بسياقه، ومن ثم فإن للسياق دورا فعالا في تواصلية الخطاب وفي انسجامه بالأساس"<sup>1</sup>

# 2-مبدأ التأويل المحلى:

بموجب هذا المبدأ لا ينشئ المستمع سياقا أكبر مما يحتاجه من أجل الوصول إلى تأويل" ويقصد به حصر مجال التأويل انطلاقا من مجموعة المؤشرات اللغوية وغير اللغوية، ومن الأمثلة التي ساقها الباحثان لاستخراج هذا المبدأ ما نقله مُحَدَّ مُحطابي عنهما : "جلس رجل وامرأة في غرفة الجلوس العائلية ... سئم الرجل فاتحه إلى النافذة ونظر إلى الخارج ... خرج، وذهب إلى ناد، تناول مشروبا وتحدث مع الساقي "3 فالتأويل الأقرب إلى ذهن القارئ لهذه الفقرة بناء على معطيات النص ومنطق العقل تفيد ما يلى:

أن الرجل الذي كان جالسا مع امرأة في قاعة الجلوس العائلية، هو نفسه من اتجه نحو النافذة (ويدل على ذلك المؤشر اللغوي وهو أداة التعريف في كلمة الرجل) ،ونفس الشيء مع النافذة فهي الموجودة في قاعة الجلوس، خرج ذات الرجل، وذهب إلى أحد نوادي البلدة، فليس هناك ما يدل على أنه سافر إلى مكان آخر كذر وسيلة نقل مثلا، وتناول مشروبا في ذلك النادي، وتحدث مع الساقي المفترض أنه قدم له المشروب وكذلك فالمؤشر اللغوي أداة التعريف (أل) تدل على أنه قدم المشروب كفعل أوّل، ثم تبادل مع الرجل الحديث كفعل ثاني.

يظهر أن القرائن اللغوية كانت سباقة في مسألة التأويل المحلي، ثم يأتي تتابع الأحداث وفق ترتيب منطقي من الجلوس إلى القيام والنظر إلى الخارج من خلال النافذة إلى الخروج والذهاب إلى مكان آخر هو النادي الذي لا يكون محلا إلا للشرب والحديث، فتضافر هذه القرائن والأحداث يساهم فهم النص على طريقة واحدة واستبعاد غيره من التأويلات.

# 3-مبدأ التشابه (القياس):

<sup>1</sup> محد خطابي، المرجع نفسه، ص 56

<sup>2</sup> محد خطابي ، الرجع نفسه، ص 56

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد خطابي، المرجع نفسه، ص 56

إن مجموعة الخبرات السابقة وتراكمها في ذهن المتلقي أو المخاطب يساعد على فهم وتفسير خطابات جديدة تظهر أمام المتلقي، لكنها متشابحة مع خطابات مخزنة لديه على مستوى الذاكرة، لذلك يستند الباحثان على عالم النفس المعرفي بارتليت في تفسير عملية فهم الخطابات يرى الباحثان أنه:" من المشروع القول أن كل العمليات المعرفية (...) من الإدراك إلى التفكير، تعد طرقا يسعى فيها جهد أصيل وراء المعنى إلى التجسد، وبتعبير أشمل نقول إن جهدا كهذا مجرد محاولة لنربط شيء معطى مع شيء آخر غيره 11 فمن المفترض أن جميع الخطابات تحمل معان مهما كان الشخص الذي صدرت عنه، لذلك فعملية البحث عن مقصودها وتفسيرها ليست سهلة، فالأمر يحتاج إلى تضافر مجموعة من العوامل (اللغوية والإدراكية وتجارب سابقة لأنواع الخطابات وخصائصها ومقامات سياقية أخرى) تجمع بين خطاب حاضر يخص منتجه ويتطلب إنشاء تفسير له واستخراج معان تخصه وبين متلق يبحث ويبذل قصارى جهده في تفسير هذا الخطاب معتمدا على خلفيات معرفية وخبرات شخصية تتناسب معه، ويرى محكد الشاوش أن "التشابه عملية ذهنية أساسها المقارنة، يقوم بحا المستمع في جميع الحالات سواء تعلق الأمر بالروابط النصية أو بالتجارب الموسوعية، أو بالمعارف النصية، و مآلها أن تقضى إلى القول بالتشابه أو الاتفاق أو الاختلاف 2، وتتم هذه العملية في ثلاثة مستويات:

- مستوى نص الخطاب المقصود تأويله، وفيه بحسب التقدم فيه جزء سابق وجزء حاضر، وللسابق المتقدم منه دور في قيام التأويل المحلى.
- مستوى التجارب الحاصلة للمستمع، وفيها من المعطيات ما يعتمد عليه في تأويل نص الخطاب التأويل المحلى المناسب.
- مستوى المعارف النصية، وفيها يجد المستمع أيضا من المعطيات ما يعتمد عليه في تأويل نص الخطاب التأويل المناسب، وإن كان هذا الضرب من التأويل لا يوافق تأويل جزء ضيق من نص الخطاب."<sup>3</sup>

ويربط مُحِّد خطابي بين مبدأي التأويل المحلي والتشابه من حيث وظيفتهما المشتركة في تحقيق الانسجام في الخطابات والنصوص، يقول الباحثان أن "مبدأ القياس ومبدأ الفهم المحلي يكوّنان أساس فرضية التماسك المعنوي "4، رغم أنهما مختلفان في الطبيعة، فالأول يعد وجها من وجوه التأويل بينما يعبتر الثّاني أداة وآلية يعتمد عليها القارئ للمقارنة ثم الاستنتاج ثم التأويل، على أن تطبيق هذان المبدآن يختلف وفقا لنمط النص، ففي النصوص القانونية والدينية حيث يكون التأويل فيهما مقيدا لا ينبغي للقارئ أو المستمع أن يحيد عن

<sup>1</sup> محد خطابي ، المرجع نفسه، ص 57

<sup>2</sup> محمد الشاوش، المرجع السابق، ص171

<sup>3</sup> محجد الشاوش، المرجع نفسه، ص 170

<sup>4</sup> براون و يول، تحليل الخطاب، ص 81

مقصدية المتكلم لأن هذا الخطاب يكون له تأثير على الآخرين، بينما النصوص الأدبية تتعدد فيها القراءات، لأنها تتعلق بإثبات جماليّات النّص الأدبي وللقارئ أن يغرف من خزانة خياله ما يشاء لأجل التأويل.

# 3-مبدأ التغريض (تيمة النص thème):

هذا المبدأ يتعلق بالوحدة الموضوعية للنص، فيرى المتلقي أن معظم العناصر اللّغوية بما فيها الضّمائر والمفردات المعجمية والأسماء الإشارية والموصولة تصبّ في إناء واحد بواسطة الإحالة، وتساهم في بناء جدارية فنية واحدة هي موضوع النص والتي قد تكون شخصا واحدا، أو قضية واحدة، أو، قيمة اجتماعية،..إلخ، وتعد وحدة النص(البنية الكبرى) من الإنجازات القيّمة التي قام بما مؤسس علم النّص فان دايك حيث يقول "حيث يكون موضوع نص ما بدقة هو نفسه ما أطلقنا عليه البنية الكبرى أو جزء منها" أ، وسماها الباحثان التغريض وهي في مفهوم كرايمس البناء، وفي إيضاح معنى التغريض يقول مُحمّد خطابي: " العنوان سيؤثر في تأويل النقرة الذي يليه، كما أن الجملة الأولى من الفقرة الأولى لن تفيد فقط في تأويل الفقرة، وإنّما بقية النّص النّي يتحقق بما:

# "حازم القرطاجني

ولد حازم سنة 608ه، وقد اشتهر هذا الأخير بنسبته إلى مسقط رأسه، حتى عرف بالقرطاجني، وقد نشأ أبو الحسن حازم في وسط ممتاز ذي يسار وقضى طفولته، وشبابه في عيش رغد متنقلا بين قرطاجنة ومرسية (...) ووجد من والده خير ملقن وموجه لمعرفة العربية وتعلم قواعده (...)، ولما يفع أقبل على دراسة العلوم الشرعية واللغوية، وكان ذلك يدعوه إلى التردد باستمرار على مدينة مرسية القريبة منه للأخذ عن أشياخها (...) واكتملت عناصر ثقافته، فكان فقيها مالكي المذهب كوالده، نحويا بصريا كعامة علماء الأندلس، حافظا للحديث، راوية للأخبار والأدب، شاعر "2

فإذا قرأت جمل النص كلها ترى أن النص بعنوانه وجمله يتحدث عن شخص واحد هو حازم القرطاجني، فقد تصدر اسمه ولقبه عنوان النص، ثم تكرّر ذكر اسمه فقط في الجملة الأولى (حازم)، أما بقية الجمل فقد أشير إليه بالضمير المستتر والضمير المتصل الغائب الذي يفسرت الاسم المشار إليه في البداية وهو (حازم)، فكان حازم نقطة بداية الموضوع والعنصر المشار إليه الذي فسرّر الكلام الذي جاء بعد ذلك.

2 محد خطابي، المرجع السابق، ص60.

<sup>1</sup> فان دايك ، علم لغة النص مدخل متداخل الاختصات، ترجمة سعيد بحيري، دار القاهرة للكتاب ،ط1، 2001، ص80

إن مبدأ التغريض لايتحقق إلا بالعناصر اللغوية التي تظهر داخل النّص والتي تشكل ترابطا بين أجزاء النّص من خلال العلاقات الإحالية تكوّن موضوع النّص وتحقق وحدته البنائية.

#### > عملیات انسجام الخطاب:

يتحكم في انسجام الخطاب مسألتين رئيسيتين حصرهما الباحثان في:

# 1-المرجعية الفكرية و دورها في تأويل الخطاب

كلما صادف شخص موقفا يستحضر كل المعارف المخزنة في ذاكرته، والتي لها علاقة بهذا الموفق، حتى يستطيع فهمه وتفسيره وتأويله ومن ثم اتخاذ قرار بشأنه، مثل القارئ الذي يواجه خطابا أو نصاحول زوجات النبي (على)، فلا يمكن لأي قارئ التعامل مع هذا الخطاب إلا إذا كانت لدية معرفة سابقة حول حياة النبي الزوجية بمعنى أن يكون على معرفة بزوجات النبي أي بأسمائهن وأصولهن وأولادهن، وترتيبهن في الزواج من النبي، وعلاقة النبي على واحدة وكيف كانت معاملته لهن، وما الحكمة من زواجه بكل واحدة منهن، ومن كانت أقرب إليه، ومن أخذت عنه العلم وأصبحت مدرسة في الحديث، وأسباب ذكرهن في القرآن الكريم وترتيب وفاتين، وكل يخص حياته على مع زوجاته، فتنشأ علاقة إيجابية بين النص المعروض وبين القارئ، فيعامل هذا الأخير مع النص وفق استرتيجية فهم النص، وهنا قد يستبعد القارئ كل معلومة يرى أنها غير صحيحة في المنص أو قد يصحح معلوماته المخزنة في ذاكرته لأنها مخالفة لما ورد في السيرة النبوية، ويضيف في أثناء القراءة معلومة جديدة، فالخطاب أو النص يحصر مجال الشخص في عملية الفهم والتحليل.

# 2-الإطار والمدونة والسيناريو والخطاطة و(القاعدة-القمة) و( القمة- القاعدة) والفرض الاستكشافي:

تعد هذه من المصطلحات من المفاهيم التي اشتهرت في مجال علم النفس المعرفي، والذكاء الاصطناعي، وتعد نماذج ذهنية يستعان بحا في فهم عمل الدماغ البشري على مستوى الذاكرة القصيرة المدى والأخرى الطوية المدى، وتتضمن جميعها بنيات مجهزة بمعطيات ثابتة تتسم بالتتالي والكلية وتقوم على مبدأ السحب والاسترجاع لهذه البنيات في مواقف تواصلية معينة، وقد نقل مجلًد الشاوش عن smolensky تعريفا جامعا لهذه المفاهيم قوله: "هي جمل من المعلومات المنظمة سلفا، تمكن من القيام بالاستدلال (على المعنى المناسب)، فضيات نمطية جاهزة"1.

وقد ذكر مُحَّد مفتاح المصطلحات و ما يقابلها في اللغة الإنجليزية كما يلي2:

|         | T          |               |
|---------|------------|---------------|
| تعريفها | الإنجليزية | اللغة العربية |

أي محمد الشاوش، المرجع السابق، ص176.

عبه المساوس المربع المسابق المركز الثقافي العربي اط2 احزيران 1990، ص 25 و 26

135

| المحدثين العرب | ث عند الغرب ثم | اللساني الحدين | <ul> <li>في الدرس</li> </ul> | الترابط النصر | الفصل الثاني |
|----------------|----------------|----------------|------------------------------|---------------|--------------|
|                |                |                |                              |               |              |

| <u> </u>                  | عي اعاريل اعتماعي اعتاي         | <del></del>                   |
|---------------------------|---------------------------------|-------------------------------|
| الأطر                     |                                 | مستواها النموذجي الأولي       |
| Frame                     | طابقا لأحداث ثابتة متعلقة       | ع نموذجية وشبكة دنيا هي       |
|                           | ققات لتلك الشبكة.               |                               |
| المدونات                  | ي متتاليـة ثابتـة مـن الأحـدا   | ذجية التي تصف وضعا،أي         |
| Protypes                  | الي العلاقات الزمانية و المكاني | امها                          |
| الحوارات Scripts          | سم بالتتابع و التتالي           |                               |
|                           | به إلى حدكبير المدونات، إذ      | يعني التتابع و الترابط        |
| schemata                  |                                 |                               |
| القاعدة – القمة Bottam-up | هم الخطاب يقوم على مؤث          | وية و البنية والمعرفة المخزنة |
|                           | ، الذاكرة                       |                               |
| القمة القاعدة Top-doum    | يعتمد على عمليات استدلالي       |                               |
| الفــــرض                 | تبر شكل من الاستدلال            | الفرضيات، فهو يقوم على        |
| Abduction الاستكشافي      | قياس المنطقي و يعمل بمناهج      | ، والاستنتاج                  |

لقد حاول مجموعة من الباحثين من أمثال ميسنكي و روجي شانك، وسانفورد وكارود تمثيل المعرفة الخلفية للمتلقي من أجل فهم الخطاب بإحدى هذه التقنيات ( الإطار والمدونة والسيناريو والخطاطة) وهي تمثل بنيات معرفية تتشكل لدى الشخص على مستوى الدماغ، وتفاعلها مع تجربته الشخصية ومواقف مجتمعية وثقافية، فكلما صادف خطابا تظهر هذه البنيات المعرفية لتساهم في عملية الفهم والتأويل بمساعدة قواعد الاستدلال والمنطق، وقد ذكر محمد الشاوش نقلا عن الباحثين(SPERBER و WILSO N) أنه" في تعاملنا مع ما يعترضنا من النصوص— ومن غير النصوص— يكون اعتمادا على أمرين اثنين:

- جملة الأصول والقواعد المنطقية التي يعمل بمقتضاها الفكر، وهي أصول متناهية كما وكيفا لا يكاد يختلف الناس فيها.
- جملة المعارف الموسوعية التي حصلناها، وهي معارف شديدة التفاوت والاختلاف من شخص لآخر، وهي غير متناهية يمكن النزيادة إليها أو تعديلها بالطرح منها، بالعدول عما يبدو لنا خاطئا، و يمكن أن ننظر في بعض الصور التي وظفت فيها هذه المفاهيم للاستدلال على إمكان الاستعاضة عنها بأثر معارفنا الموسوعية في صور الإدراك والفهم والتأويل"<sup>1</sup>

136

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محد الشاوش، المرجع نفسه، ص177

ويظهر هذا الطرح في نموذج مستعملي اللغة الطبيعية ليسمون ديك في النحو الوظيفي بشكل واضح، حيث يقوم هذا النموذج على قوالب خمسة افتراضية: القالب النحوي وهو الخطاب المعروض أمام المخاطب بصيغته اللغوية، والقالب الإدراكي والقالب المنطقي ويقوم على مجموعة من القواعد الاستدلالية والمنطقية وهذه القدرة موجودة لدى البشر بشكل متساو كما وكيفا، أما القالب الاجتماعي والمعرفي فهي قوالب مخزون لكوضا تحتوي على الخلفية المعرفية التي اكتسبها المتلقي خلال الزمن، إن تفاعل القوالب على مستوى الذهن البشري يساهم في عملية فهم وتأويل الخطاب أو النص، بحيث يرصد المتلقي المعاني الظاهرة على سطح الخطاب وكذا المعاني الضمنية أيضا أو ما يسميها سيمون دايك القوة الإنجازية الحرفية والمستلزمة.

# المبحث الرابع: التماسك النصى عند روبيرت دي بوجراند:

لم يكتف روبيرت دبيوجراند بإنشاء نموذج إجرائي لعالم النص و ربط النص بالحدث التواصلي، لكنه بحث في مسألة النصية وهي تمثل مجموع السمات التي لا توجد إلا في النصوص، وهذا الأمر يجعل الباحث يميز بين الجمل والنصوص وأن أي تتابع جملي يخضع لمجموعة من المعايير أو الآليات التي يستدل بما المتلقي لتمييز النصوص عن غيرها من الجمل المتوالية والمتلاصقة على السطح لكنها في حقيقتها جمل منعزلة تدخل ضمن نحو الجملة، وهذه المعايير ذكرها ديبوجراند بشكل متكرر في كتاباته المختلفة، لقد أوجد ديبوجراند هذه المعايير السبعة بناء على اطلاعه الواسع في كتابات الباحثين في نظرية النص، وقد أشار إليها بقوله:" إن مفهومي السبك والالتحام، يمكن العثور عليهما في أعمال مثل الباحثين في نظرية النص، وقد أشار إليها بقوله:" إن مفهومي السبك والالتحام، يمكن العثور عليهما في أعمال مثل هاليداي (1974)، هاليداي وحسن (1976)، فاندايك (1962)، دريسلر (1972)،وغيرهم، وقارن في شأن القصد، ووندرليج (1971) ودريسلر (1972)، فاندايك (1977)، فاندايك (1977)،ما الموصفية للاتصال (جومبيرتس وهايمز 1976)، من أجل نظرات إلى التناص اقرأ كرستيفا وكيرك (1987)، أما عن الإعلامية اقرأ: شانون (1951)، و ويلتنز (1964) وجريس (1975) وبوجراند (1978) وبوجراند (1979ه-1978) واستطاع بناء نظرية للنص تقوم على اللغة والعقل والمجتمع والإجراء، وهذا ما يجعل دراسة النصوص تكون على ثلاث مستويات هي :النحوي والدلالي والتداولي.

#### معايير النصية:

يرى ديبوجراند أن النصية تقوم على مبدأ العلاقة بين الوقائع و الأحداث، فيتحقق الترابط على المستويين الداخلي والسطحي للنص، فقد أوردت إلهام أبو غزالة نقلا عنه ما يلي: "إن جميع معايير النصية التي نقدمها في كتابنا هذا، هي ذات سمات علاقية تمتم بكيفية ارتباط الوقائع بعضها ببعض من خلال

<sup>1</sup> دى بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة،مصر، ط1، 1998، ص105.

التبعات النحوية في ظاهر النص (التضام)، ومن خلال تبعيات المفاهيم في عالم النص (التقارن)، ومن خلال الجاهات المشتركين اتجاه النص (القصدية و المقبولية)، ومن خلال استدماج الجديد وغير المتوقع فيما هو معلوم ومتوقع (الإعلامية)، ومن خلال المقام (المقامية)، ومن خلال قيام صلة متبادلة للنصوص المفردة (النصوصية).

يقصد بالمعايير مجموعة من المقومات اقترحها دبيوجراند نتيجة دراسته للغة الإنجليزية وصفا وتحليلا، وهي سبعة معايير:

# أولا: السبك (الترابط الرصفي، التضام)

عبرً ديبوجراند عن تأليف الكلام ونظمه بالتتابع الرصفي، وقصد به تماسك النص على مستوى العناصر اللغوية المكونة للنص والممتدة بشكل أفقي خطي والخاضعة لتوال زمني، وقد خصّص لهذا المعيار فصلين الثاني والخامس من كتابه النص والخطاب والإجراء، ويعرفه بقوله كما ذكره تمام حسان: "أريد بالتتابع الرصفي sequencing أنّ أشير إلى كل نشاط وكل إجراء غايته رصف عناصر اللغة في ترتيب نسقي مناسب، بحيث يمكن للكلام أو الكتابة أو السماع أو القراءة أن تتم في توال زمني "2، مع مراعاة النظام الصوتي والصرفي في الاستعمال، وهذا التتابع الرصفي لا يتم إلا بوسائل نحوية (وسائل التضام) وهي: التكرار ، والأشكال البديلة (الإحالة بأنواعها) ، والوصل والفصل (العطف).

# < التكـرار:

يعد التّكرار من أهم الظّواهر اللّسانية التي تخلق التضام داخل النصوص وقد جعله دبيوجراند ودريسلر في مقدمة العوامل، والتكرار بالنسبة لهما أشكال متعددة كما ذكرته إلهام أبو غزالة في ترجمتها:" يقصد بالتكرر التكرار المباشر للعناصر والأنماط، وبالتكرر الجزئي نقل العناصر التي سبق استعمالها إلى فئات مختلفة (من فعل إلى اسم مثلا)، أما تكرر بنية ما مع شغلها بعناصر جديدة فيدعي بالموازاة، في حين يطلق مصطلح إعادة الصياغة على تكرار المحتوى مع نقله بتعبيرات مختلفة"، فيظهر من خلال الاستعمالات الكلامية في النصوص المنطوقة والمكتوبة أن المتّكلم يستعمل أسلوب التّكرار بأحد الأشكال التّالية وهي:

# 1- التكرار الكلى:

يكون بإعادة اللفظ كما هو، دون إحداث أي تغيير عليه مثل قوله تعالى: ﴿ الْقَارِعَةُ ۞ مَا الْقَارِعَةُ ۞ القارع القارع الله القارع الله القارع ا

<sup>3</sup> ديبوجراند و دريسلر، المرجع السابق، ص72

<sup>1</sup> ديبوجراند و دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، تر: إلهام أبو غزالة ،ص 61.

<sup>2</sup> ديبوجر اند،المرجع السابق، 136

تَعَلَمُونَ ۞ ﴾ التكار ، 4، ويلجأ المتكلم لهذا النوع لأغراض معينة أهمها تقديم خبر و توكيده ، أو للإنذار، أو للإنكار.

# 2- التكرار الجزئي:

حين يلجأ المتكلم إلى استخدام المرادفات أو شبه المرادفات بحيث تؤدي مع الكلمة الأولى نفس المعنى ويتواجد هذا النوع بكثرة في النصوص التشريعية الجنائية التي تعمل على إزالة اللبس حول ماهية الأفعال المجرمة كونها مرتبطة بعقوبة مثلا: يعرف المشرع الجرح بقوله: "هو كل ما ترك أثرا بجسم المجني عليه، سواء أكان ظاهرا أم باطنا من قطع الأنسجة أو وخز أو تسلخ أو سجح أو كدم أو حرق أو شرخ في العظام أو كسر "أما الضرب فهو كل ضغط أو صفع أو رض أو دفع أو احتكاك بجسم المجني عليه سواء أترك به أثرا أم يترك، ولا أهية للآلة المستعملة"، ويدخل ضمن هذا النوع إعادة الصياغة.

#### 3- الموازاة:

تظهر من خلال تكرار أشكال الإخراج ذاتها في ظاهر النص مع شغلها بمعاني مختلفة نحو قوله تعالى " ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُوْرَتُ ۞ وَإِذَا النَّجُومُ اَنكَدَرَتُ ۞ وَإِذَا اللَّجِبَالُ سُيِّرَتُ ۞ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتْ ۞ وَإِذَا اللَّجُومُ اَنكَدَرَتُ ۞ وَإِذَا اللَّجِبَالُ سُيِّرَتُ ۞ وَإِذَا الْعَوْرُدَةُ سُلِكَ ۞ التكوير [1-8]، فكل تركيب في الآيات تضمن (إذا + مبتدأ+ خبر (فعل)) و إن اختلفت كلماتها إلى أنها تصب في معنى إجمالي واحد هو الدليل على عظمة الخالق سبحانه و تعالى.

# ◄ الأشكال البديلة أو الإضمار:

تعتبر من وسائل التضام المهمة و يقصد بما الإحالة بأنواعها المختلفة، ترجمتها إلهام أبوغزالة باسم الأشكال البديلة، وترجمها تمام حسان بالإضمار بعد الذكر، والإضمار قبل الذكر والإضمار بمرجع متصيد، وتتمثل الأشكال البديلة في الضمائر وأسماء الإشارة وعبارة (يفعل) وكلها قد تحيل على اسم أوفعل أو قول مذكور في النص، يقع إما سابقا أو لا حقا عليها، أو يكون خارج عالم النص، ومن ذلك قوله تعالى :" ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أَمُولُكُمْ وَلَا الله وَلَا حقا عليها، أو يكون خارج عالم النص، ومن ذلك قوله تعالى :" ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أَمُولُكُمْ وَلَا الله وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَأُولَابِكَ هُمُ الْخَلِيمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَن ذِكِرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَأُولَابِكَ هُمُ الْخَلِيمُونَ ﴿ اللَّهُ عَن ذِكِرِ اللَّهِ عَن فِحْ وَرَد الاستخدام المناسب للأشكال البديلة أو الإضمار حتى يؤدي دوره في تحقيق الكفاءة النصية، فلا يسرف المتكلم في الإضمار لدرجة الغموض ولا يذكر ما حقه الإضمار، ويبتغي بين ذلك سبيلا.

# ح الوصل و الفصل:

يقصد به العطف في البلاغة الكلاسيكية، ويعمل على الربط بين الوقائع و الحوادث، وهي أربعة أنواع هي الوصل و الفصل، ووصل النقيض، والاتباع، و يتميز كل نوع عن الآخر بأدوات ربط نحوية تعد بمثابة

المؤشرات اللغوية تكشف عن العلاقات الداخلية المعنوية للتتابع الجملي، فيغلب في الوصل استعمال أداة العطف (الواو)، وفي الفصل (أو،أم،..) وفي وصل النقيض (لكن، غير أن، رغم أن،..) وفي الاتباع (لأن، لكي ، لا التعليل)، غير أن وجود هذه الأدوات ليس أمرا مشروطا وحتميا في كل الأحوال، فقد يتحقق الوصل و الفصل بين الجمل حتى في حالة عدم وجودها بل يصل الأمر إلى أن الاستغناء عنها في بعض النصوص أفضل من ذكرها وهذا أمر متفق عليه في جميع النظريات النصية.

#### ح الحدف:

لم يختلف بوجراند عن علماء النص في كون الحذف يعد من وسائل السبك أو التضام التي يكون بما الكلام متماسكان فيرى أنه: "من غير المعقول بالنسبة للناس أن يحولواكل شيء يقولونه أو يفهمونه إلى جمل كاملة، فلو فعلوا ذلك لكان أولى بمم أن يفضلوا أن يتكلموا بجمل تامة أكثر كثيرا مما يفعلون، فالاكتمال النحوي ينتج تراكيب لا فائدة فيها و لا وضوح "أ فجرت العادة عند مستعملي اللغة أن يدور كلامهم بين الإيجاز و الإطناب و هذا حسب المواقف التي ألفوا التعامل معها، فالإيجاز في الكلام ما تضمن حذفا، وهذا ليس عيبا أو نقصا، بل بلاغة و لغة، و الحذف قد يكون في الأفعال أو الأسماء أو الأقوال، و قد دعم ذلك بأمثلة من اللغة الإنجليزية.

# ثانيا: الالتحام ( التقارن، الترابط المفهومي): COHERENCE

إذا كان للتضام وسائل و أدوات نحوية يظهر من خلالها تماسك البنية السطحية للنص، فقد بحث ديبوجراند ودريسلر في القضايا التي تدخل في بناء الترابط المفهومي للنص، وذكرتها إلهام أبو غزالة في ترجمة مدخل إلى علم لغة النص وهي:الاستمرارية - الاستثارة - قوة الربط - توسيع الاستثارة - الذاكرة العرضية في مقابل الذاكرة الدلالية - الاقتصاد - استعمال الأنماط الكلية - التوريث - اتساق لغة النصوص مع الإدراك الباطن أو المعرفة بوجه عام "2 فالتقارن أو الالتحام فيخص الجوانب المفاهيمية و المعرفية و كذا التصورات المرتبطة بالنص، وجاءت في الفصل السابع من النص والخطاب و الإجراء، و ينشأ الالتحام من خلال تشكل من العلاقات سماها بوسائل الالتحام وهي:

- 1- العناصر المنطقية كالسببية و العموم و الخصوص (class inclusion).
  - 2- معلومات عن تنظيم الأحداث والأعمال والموضوعات والمواقف.

2ديبوجراند و دريسلر، المرجع السابق ،ص 150

 $<sup>^{1}</sup>$  ديبوجر اند، المرجع السابق، ص 341

3- السعي إلى التماسك فيما يتصل بالتجربة الإنسانية، ويتدعم الالتحام بتفاعل المعلومات التي يعرضها النص (textpresented knowlede ) مع المعرفة السابقة بالعالم

<sup>1</sup>"( prior knowledge of the world )

#### ثالثا:القصدية

يعرف ديبوجراند هذا المعيار أنه:" رغبة مؤلف النص أن يقدم نصا مسبوكا و محبوكا، وفي معنى أوسع تشير القصدية إلى جميع الطرق التي يتخذها المؤلف لاستغلال نصه من أجل تحقيق مقاصده" فالقصدية تعمل في المتكلم عمل المقود في السيارة، حيث يسلم خطاب المتكلم من أي عيب في اتساقه و انسجامه طالما كان للقصد دور في رسم الخطاب أو النص، و كذلك السيارة لا تتجه في أي اتجاه إلا تكون في سيرها تابعة لمقودها، و الأصل أن يكون قصد المتكلم متطابقا مع الصيغة اللغوية التي نطق بحا.

لقد أثار الباحثون في التداوليات من أمثال غرايس و سيرل، مسألة الترابط بين المقاصد وبين معنى المنطوقات و شكل إخراجها، و ينقل هنا دي بوجراند عن سيرل أفعال الكلام في إطار تميزه بين المعنى الحرفي و المعاني الضمنية أو ما يسميه بالقوة الإنجازية، فالمنطوق اللغوي يتضمن الأفعال الكلامية التالية:

- "أفعال النطق أي مجرد النطق بالكلمات أو الجمل.
- أفعال القضايا (الأحكام) أي استعمال المحتوى و الإشارة الدلالية.
- أفعال العرف أي النشاطات العرفية التي يؤديها المثال كالوعد و الوعيد و ما إليهما.
- أفعال التأثير أي التوصل إلى إحداث تأثيرات على مستعملي النص كإفزاعهم أو إقناعهم"<sup>3</sup>

يرى بوجراند أن نظرية أفعال الكلام غير قادرة على الكشف عن مقاصد المتكلمين، فيقول:" ولذا فإن نظرية أفعال الكلام تعتبر نظرية ناقصة إلى حد ما في إطارها العادي، وهي عاجزة عن تقدير التفاعل بين العرف و السياق الحالي حق قدره" ، فالبحث عن مقاصد المتكلم من خلال النصوص أمر صعب فهو لايظهر للمتلقي، لأنه مرتبط بعوامل كثيرة، أولها الشكل اللغوي للمنطوق و العرف (المواضعة) ثم السياقات المتنوعة ( الاجتماعية و العاطفية و الثقافية و الحضرية و ...)

من جهة أخرى يستعرض دي بوجراند استراتيجيات المتكلم في إصدار منطوقه اللغوي والتي يسميها غرايس مبادئ السلوك اللغوي في المحادثة (التعاون، الكمية، النوعية، العلاقة، الهيئة) $^5$ :

3 دي بوجراند و دريسلر، المرجع السابق، ص158

<sup>1</sup> ديبوجر اند، المرجع السابق، ص 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Robert de Beaugrande and Dressler , Introduction to text linguistics ,P113

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ديّ بوجراند و دريسلر،المرجع نفسه ،ص159

دي بوجراند و درسلر، المرجع نفسه، ص 161و 162 و 166 $^{5}$ 

- 1- مبدأ التعاون:فلا تخرج مشاركة المتخاطبين في المحادثة عن الموضوع محل المناقشة، وتكون الآراء هادفة
  - 2- مبدأ الكمية: حيث يلتزم المتكلم بمقدار محدد من المعلومات أثناء المشاركة في الحوار دون زيادة.
    - 3- مبدأ النوعية: يظهر في كلامه الجدة من خلال صدقه و كفاءة استدلالاته.
    - 4- مبدأ العلاقة: أن يبقى في كل مراحل المحادثة كلامه ذا صلة بموضوع التحاور.
    - 5- مبدأ الهيئة: أن يكون منهجيا في طرح تصوراته و أفكاره، بعيدا عن اللبس و الغموض.

#### رابعا: المقبولية

إن نظرة المتلقى للنص تختلف عن نظرة النحوي له، فهذا الأخير يضع النص على كفة الميزان، ويضع القواعـد في الكفـة الأخـري، و يحكم على سلامة الـنص مـادام الـنص وعلـم القواعـد في مسـتوى واحـد، بينمـا نظرة المتلقى القائمة على مبدأ الاتصال، ترى القواعدية جزءا محددا لقبول النص في أوّل قراءة بناء على السياق اللغوي للكلام يقول ديبوجراند:" القواعدية grammaticality محدد جزئي للتقبلية متفاعل مع غيره من العوامل المصاحبة، ومن أمثلة ذلك تأثير ترتيب عرض الجمل في الأحكام التي يصدرها الناس، وتزداد سرعة تقبل الجمل إذا أثارت تعبيراتها صورا ذهنية، وربماكان هذا راجعا إلى إسهام الصور في بناء السياقات"1، ثم تبدأ مرحلة الاتصال بالنص عندما يتحول الكلام أو التعبير إلى صور ذهنية وتمثيل معرفي يجعل المتلقبي يتفاعل من النص من خلال معرفته بالأعراف اللغوية وقدرته على استخراج المعلومات وتحليلها وتفسيرها،إن المخزون المعرفي والإدراكيي للمتلقى يساهم بدرجة فاعلة في درجة استقباله للنص فيربط بين ما يقوله النص، وبين ما يملكه من آليات و تجربة و معارف، فيكوّن لنفسه سياقا يدعم به رأيه في الحكم على مقبولية النص، غير معاني التي يقصدها المنتجون على ترد طريقة موحدة في العرض، لذلك يرى ديبوجراند أن "احتواء النص على خلل في الربط المعنوي (الحبك) لا يؤدي إلى فقد النص للتقبلية، مادام الخلل يقع في نطاق الأحداث القصدية التي تتجه إلى الهدف، حيث تشتمل التقبلية شأنها شأن القصدية- على مدى إغضاء (قبول) في الحالات الطفيفة التي بما الخلل والانقطاع"2، وهذا لا يشكل عائقا أمام المتلقى في عملية الفهم، بل إن معرفته الجيدة بالمتكلم وثقافته وتوجهاته العلمية تجعل المتلقى ليس بعيدا عن قصد المنتج و يرى في الانحراف الدلالي اتساقا وانسجاما على طريقة مخصوصة لا يراها غيره.

# خامسا: رعاية الموقف

حسام فرج، نظرية علم النص-رؤية منهجية في بناء النص النثري ،مجلة الابتسامة ،مكتبة الأداب-القاهرة ،ط1 ،2007 ، ص53

<sup>1</sup> حسام فرج، المرجع السابق، ص54

هذا المعيار له علاقة بالسياق الذي جاء فيه النص،إذ يأتي النص في صورة عمل يمكن له أن يراقب الموقف وأن يغيره، ورعاية الموقف قد يظهر فيها النص ممثلا في علامات لسانية كما في قولك تعزي شخصا: "عظم الله أجرك في مصابك" فهذا النص قيل في موقف وقوع خبر الموت، وبه يخفف من شدة المصيبة، ويكون به سندا لصاحبها،ويظهر النص أيضا بعلامات غير لسانية كرؤية شخص يبكي ويرتدي لباسا يدل على الحزن فيدرك الآخرين بصورة مباشرة أن الموقف يعبر عن الحزن دون حاجة إلى مقال.

#### سادسا:التناص

ولد هذا المصطلح في حضن البنيوية والسميائية وظهر مع الناقدة البلغارية جوليا كرستيفا عام 1967/1966 ويعني دخول النص في علاقات مع نصوص أخرى لارتباطهم بنفس الموضوع، فينشأ التناص على علاقات نصية لا واعية، والمعنى الذي تستعمل فيه كلمة تناص هو "نظر نص لاحق أو توجيه لهذا النص أو فكرة تتعلق به أو رأي فيه على سبيل الموافقة أو المخالفة أو المزاوجة بينهما ألا ويبرز من خلال التناص ثقافات وأفكار مختلفة وهو دليل على اتساع مقروئية المبدع يقول رولان بارت: "كل نص هو تناص والنصوص الأخرى تتزاءى فيه بمستويات متفاوتة، وبأشكال ليست عصية على الفهم بطريقة أو بأخرى، إذ نتعرف نصوص الثقافة السابقة والحالية، فكل نص ليس إلا نسيجا جديدا من استشهادات سابقة "

#### سابعا: الإعلامية

تتفاوت النصوص من حيث الجودة والنوعية في الإعلام والإخبار، وهذا راجع إلى مهارة المنتج في الكتابة أو المتحدث في الكلام، ويقع على المتلقي قارئا أو مستمعا عبء النظر في، درجة الكفاءة الإعلامية للنص من خلال عمليات فهم النص وتفسيره وتأويله. فما معنى الكفاءة الإعلامية للنص؟ وكيف يتم التعرف عليها؟ وما هي درجاتها؟

لقد ورد معيار الإعلامية أو الإخبارية مع ديبوجراند في كتابه النص و الخطاب والإجراء، وفي الكتاب المشترك بين ديبوجراند ودرسلر بعنوان مدخل إلى لسانيات النص، ليتضح أن الإعلامية تجعل النصوص درجات.

والكفاءة الإعلامية هي "العامل المؤثر بالنسبة لعدم الجزم uncertainty في الحكم على الوقائع النصية، أو الوقائع في عالم نصي textual في مقابلة البدائل الممكنة، فالإعلامية تكون عالية الدرجة عند كثرة البدائل، وعند الاختيار الفعلي لبديل من خارج الاحتمال، ومع ذلك نجد لكل نص إعلامية صغرى على

2 محيد خير البقاعي، در اسات النص و التناص، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط1،1998، ص38

•

<sup>48</sup> عبد الحكيم الراضي، من آفاق الفكر البلاغي عند العرب، مكتبة الأداب، القاهرة، ط $^1$ 

الأقل تقوم وقائعها في مقابل عدم التوقع" أن الوصول إلى موضوع الخطاب ليس بالأمر الهين، فليس كل ما نقرؤه نفهمه مباشرة من أول قراءة، فهناك نصوص مضامينها واضحة وضوح الشمس لأن دلالتها الكلية محسدة في مجموع معاني أجزائها اللغوية، بينما نجد نصوصا أخرى تتطلب مجهودا في فهمها وبلوغ هدفها، فكلما كان أسلوب النص مبتذلا وسهلا كانت درجة الإعلامية منخفضة لأنها موجودة في المخزون المعرفي لدى المتلقي ، بينما إذا احتوى النص على عناصر لغوية جديدة وغير متوقعة لدى المتلقي سارع هذا الأخير إلى استخدام مجموعة من الآليات لفك شفرات النص فيحوز النص على درجة إعلامية عالية، و لهذا يميز ديبوجراند بين مستويات ثلاثة للكفاءة الإعلامية وهي:

#### 1-كفاءة إعلامية منخفضة الدرجة:

المحتوى المحتمل في هيئة محتملة، ويكون النص سهل الصياغة، وغير إعلامي، بمعنى أن النص يحوي معرفة موجودة مسبقا لدى المتلقي ، ومن جهة أخرى أن العناصر اللغوية التي حملت المضمون أو المعرفة متوقعة وليست على قدر كبير من الجدة.

#### 2-كفاءة إعلامية متوسطة الدرجة:

المحتوى غير محتمل في هيئة محتملة أو المحتوى المحتمل في هيئة غير محتملة وتنطبق هذه الكفاءة على النصوص الأدبية غالبا، لأن هذه النصوص تعرض إعلاميتها الجادة والمتنوعة في صياغة جمالية وفنية يفهمها المتلقي ويستوعب مضمونها وقد يحدث عكس ذلك بحيث تكون الفكرة التي يطرحها الكاتب ليست جديدة لكن طريقته البسيطة في الطرح أو الصياغة تجعل المعلومة مستجدة برؤية مغايرة.

# 3-كفاءة إعلامية مرتفعة الدرجة:

المحتوى غير المحتمل في الهيئة غير المحتملة، وهي النصوص صعبة الصياغة والمثيرة للجدل، وصفت هذه الكفاءة الإعلامية بالمرتفعة الدرجة لكونها تدفع المتلقي إلى إعمال قدراته الإدراكية ومرجعيته المعرفية، ومعرفته بالعالم الخارجي وكذلك معرفته بعالم النص ليدرك الخبر الذي حملته بنية النص وهي عناصر غير متوقعة والنصوص الفلسفية والكتابات المترجمة ترجمة صحيحة فتكون صعبة المنال.

# المبحث الخامس :التلقى العربي للنظرية اللسانية النصية و تطبيقها على النص القرآني

2 ينظر: روبرت ديبوجراند، المرجع نفسه، ص249.

<sup>105</sup> روبرت دي بوجر اند، المرجع السابق، ص

لقد انتقلت لسانيات النص بمفاهيمها النظرية و الإجرائية و التطبيقية من مختلف مدارسها إلى الفكر العربي عن طريق الترجمة، و يعتبر الباحث العربي سعيد حسن بحيري رائدا في هذا المجال من خلال ترجمته للعديد من المؤلفات، حيث شرح الدرس اللساني النصي للمدرسة الألمانية بكافة تفاصيله من مفاهيم ومصطلحات نظرية وتطبيقية واتجاهات فكرية، ومن مؤلفاته نذكر على سبيل المثال لا الحصر:علم النص مدخل متداخل الاختصاصات (تون.أ.فان دايك)، مدخل إلى علم لغة النص (فولفجانغ هاينه مان و ديترفيهفجر)، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص (زتسيسلاف وأورزنيال)، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج (كلوس برينكر)، أساسيات علم لغة النص،مداخل إلى فروضه وغاذجه وعلاقاته وطرائقه ومباحثه (كلماير وآخرون)، لسانيات النص،مدخل تأسيسي،وترجمة مقالات منوعة في علم النص.

وترجم تمام حسان الأصول النظرية اللسانية للمدرسة الإنجليزية من خلال كتاب النص والخطاب والإجراء لمؤلف روبيرت آلان دوبوجراند، حيث أظهر فيه مفهوم الكفاءة النصية والتواصلية للنصوص والخطابات وعرّف بالمعايير التي اقترحها المؤلف لتماسك النصوص.

#### ● فوضى ترجمة مصطلح "COHERENCE» "COHESION»:

لقد تعرض مصطلح "COHESION" أثناء نقله إلى اللغة العربية إلى ترجمات مختلفة و متعددة، مما خلق فوضى في المصطلح في الكتابات العربية، فيقول جمعان عبد الكريم عن هذه الفوضى المصطلحية: " مصطلح مترجم عن الكلمة الإنجليزية « COHESION » ...، فيترجمه نجد الخطابي إلى الاتساق، في مصطلح مترجم عن الكلمة الإنجليزية « COHESION » ...، فيترجمه نجد المنام، أما عمر عطاري حين يترجمه تمام حسان إلى السبك، و تترجمه إلحام أبو غزالة و علي خليل حمد إلى التضام، أما عمر عطاري فيترجمه إلى الترابط، ويترجمه عبد القادر قنيني إلى الالتئام، وبسبب من ذلك ينقله أحمد عفيفي مترجما إلى ثلاثة مصطلحات معطوفة بـ (أو) التنويع هي:السبك أو الربط أو التضام، وإلى هنا يكون الأمر مقبولا في المناه الموضى المصطلحية، و لكن أحمد عفيفي ينقل مصطلحا آخر هو « COHERENCE » إلى الجبك أو التماسك أو الانسجام أو الاتساق، وهنا تتداخل ترجمة المصطلحين، بل إن المصطلح الأول الذي اشتهر ترجمته، إذ إن عبد القادر قنيني يترجمه إلى الاتساق، وتمام حسان يترجمه إلى الالتحام ، وإلهام أبو غزالة ورفيقها يترجمانه إلى التقارن، ونجد خطابي إلى الانسجام، وهنا تتزايد الفوضى المصطلحية (...) ويبدو من استعمال المصطلحين في الدراسات النصية غلبة استعمال التماسك في «COHESION » وغلبة استعمال الانسجام المصطلحين في الدراسات النصية غلبة استعمال التماسك في «COHESION » وغلبة استعمال الانسجام المصطلحين في الدراسات النصية غلبة استعمال التماسك في «COHESION » وغلبة استعمال الانسجام

في « COHERENCE » " ويفضل جمعان عبد الكريم استخدام صبحي الفقي للمصطلح الأول التماسك الشكلي، وللمصطلح الثاني التماسك الدلالي أو المعنوي أ، ورغم الاختلافات في التسمية يظل وصف النصوص وتحليلها يتم على مستوى تركيبي ومستوى دلالي، وتثبت النصية على الخطاب بتماسك النسق وتماسك الدلالة حتى يتحقق التواصل بين المتخاطبين بنجاح.

# الكتابات التأليفية العربية:

لقد ظهرت الكتابات العربية الأولى في مجال لسانيات النص خلال سنوات الثمانينات و التسعينات من القرن الماضي، فيرى جميل حمداوي "أن الكتب الأولى التي صدرت حول تحليل النصوص كانت لـمحمد مفتاح في (تحليل الخطاب الشعري-إستراتيجية التناص، دينامية النص، في سيمياء الشعر القديم)، و أول كتاب صدر في لسانيات النص كان لـمحمد خطابي في (لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب) سنة 1991"، حيث شرح مسألة التماسك النصي اتساقا وانسجاما عند ثلاث مدارس لسانية ذكرت في بداية هذا الفصل بشكل مفصل، ثم توالت الكتابات العربية بشكل كبير لتشرح الدرس اللساني النصي الحديث باعتباره منهجا جديدا يختص بتحليل النصوص من خلال تضمنه من مفاهيم جديدة و آليات للقراءة و للتحليل، و قد ذكر جميل حمداوي معظم المؤلفات (المتداولة في هذا التخصص، أضف إلى ذلك ما أنتجه الطلبة الجامعيون من رسائل أكاديمية حول لسانيات النص و تحليل الخطاب و تطبيق هذا المنهج الجديد على النصوص العربية بمختلف الأجناس الأدبية و على النصوص القرآنية.

على العموم فقد انقسمت الكتابات العربية إلى الاتحاهات، التالية:

# 1- الاتجاه الأول:

حمل على عاتقه مسؤولية التعريف بالنظرية اللسانية النصية كما جاءت في أصولها الغربية تبعا للمدرسة التي يتبناها سواء الألمانية أو الإنجليزية أو الفرنسية، فبين المنهج الذي تقوم عليه المدرسة، فشرح المصطلحات والمفاهيم وذكر الاتجاهات الفكرية المؤسسة لها ونماذجها النصية، والتحليل النصي، ومن أبرز ماكتب في هذا الاتجاه نقرأ علم لغة النص الفاهيم و الاتجاهات السعيد حسن بحيري، نسيج النص للأزهر الزناد،البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية لجميل عبد المجيد، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب لنعمان بوقرة، بلاغة الخطاب وعلم النص له (صلاح فضل)، نحو النص: اتجاه جديد في الدرس النحوي للأحمد عفيفي)، مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه لمحمد الأخضر الصبيحي، وغيرها كثير.

بعدان عبد العربيم العديق عن 121... 2جميل حمداوي، لسانيات النص تحليل الخطاب بين النظرية و التطبيق،منشورات مجلة الفكر ،ط1 ،2016، 198

146

<sup>1</sup> جمعان عبد الكريم، المرجع السابق، ص 210..

<sup>3</sup> ينظر: جميل حمداوي، المرجع نفسه، ص200

#### الترابط النصى في الدرس اللساني الحديث عند الغرب ثم المحدثين العرب الفصل الثاني 2- الاتجاه الثابي:

اجتهد فريق من الباحثين العرب في محاولة إسقاط النظرية اللسانية النصية على النصوص والخطابات العربية وذلك بتطبيق منهج لسانيات النص في عملية التحليل النصى للكشف عن تماسك النصوص العربية بمختلف أنواعها، بحيث قاموا بدراستها عبر ثلاث مستويات: التركيب و الدلالة والتداول، مركزين في البحث على اتساق النصوص وانسجامها، ويذكر جميل حمداوي نقالا عن عبد الله خضر محمود قوله في فاعلية منهج لسانيات النص في قراءة وتحليل النصوص:" فبواسطة دراسات النص فسرت ظواهر لغوية لم تفسر في إطار دراسات الجملة تفسيرا كاملا مثل: علاقات التماسك النحوي النصى وأبنية التطابق والتقابل والتراكيب المحورية، والتراكيب المتجزأة وحالات الحذف وغيرها من الظواهر التركيبية التي تخرج عن إطار الجملة المفردة،  $^{1}$ ولا يمكن تفسيرها تفسيرا كاملا إلا من خلال وحدة النص الكلية $^{1}$ 

#### 3- الاتحاه الثالث:

تخصص هذا الاتجاه في اتخاذه النص القرآني فضاء رحبا للممارسات النصية قراءة وتحليلا وتأويلا، وفي دراسـة إحصـائية قـام بهـا الباحـث العراقـي مـروان راغـب حميـد الربيعـي بعنـوان لسـانيات الـنص القـرآني في الدراسات الجامعية العراقية حتى عام 2014، صنف الدراسات الأكاديمية في النص القرآني بمنهج لسانيات النص بين ثلاث اتجاهات2:

- اتجاه جزئي درس التماسك النصى في سورة قرآنية أو مجموعة من السور القرآنية أو عددا معينا من الآيات القرآنية، مثل التماسك النصبي في سورة النبأ، التماسك و الانسجام في سور الحواميم في القرآن الكريم، اتساق الخطاب في السور القرآنية القصار، الاتساق في سورة الرحمن دراسة في ضوء لسانيات النص، الاتساق النصى في سورة الأنبياء....)
- اتجاه كلى درس الـترابط النصى في الخطاب القـرآني مـن خـلال اختيـاره معيـار أو مجموعـة مـن المعـايير النصية التي قال بها روبرت ديبوجراند، و من الرسائل التي تدخل في هذا الاتجاه وجد (القصدية في النص القرآني، الانسجام في النص القرآني مظاهره وجمالياته، الإعلامية في الخطاب القرآني دراسة في ضوء نظرية التواصل، التماسك النصى في المثل القرآني، أسلوب الإحالة في القرآن الكريم وبعض تطبيقاته على سورة الأنعام،...)

<sup>1</sup> جميل حمداوي، المرجع نفسه، ص 215

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر:مروان راغب حميد الربيعي، لسانيات النص القرآني في الدراسات الجامعية العراقية حتى عام 2014\*دراسة تحليلية،رسالة ماجستير في اللغة العربية و أدابها، جامعة ديالي، العراق، 2016، ص 40 <sup>2</sup>

و اتجاه تفسيري بحث في كتب التفسير عن الترابط النصي و منها: التماسك النصي و آلياته وصوره عند مفسري القرن الثامن الهجري، تفسير جوامع الجامع للطبرسي دراسة في نحو النص، تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي دراسة في ضوء لسانيات النص، الانسجام النصي في القرآن الكريم- الميزان في تفسير القرآن للسيد الطباطبائي أنموذجا...)

# أنموذج في التحليل النصي على السور المكية لـ(صبحي ابراهيم الفقي)

وضع الكتاب في جزأين جمع صاحبه بين التعريف بالنظرية اللسانية النصية بما تضمنته من مفاهيم ومصطلحات و أدوات إجرائية في التحليل، و بين تطبيقها في عملية تحليل لبعض السور القرآنية المكية (الفاتحة،الأنعام،الكهف،القصص،...)، فلقد ركز صبحي إبراهيم الفقي على مفهوم التماسك النصي وأدواته النحوية و كذا علاقته المهمة بالسياق من جهة، ثم علاقته بالقارئ أو المتلقي الذي يملك الكفاءة في فهم النصوص و استيعابها ليكشف عن التماسك السطحي و الداخلي أثناء عملية التحليل، فبدأ بذكر الوسائل النحوية عند علماء العربية القدامي و المحدثين وقارضا بما جاء في الدرس النصي الحديث عند هاليداي و حسن رقية، فخصص الجزء الأول للإحالة (المرجعية) و التوابع، ودرس في الجزء الثاني ظاهرة التكرار والمناسبة و الحذف ، كما أنه أتبع كل وسيلة اتساق بتحليل بعض السور المكية و إثبات دور الوسيلة في السور.

# • خطوات التحليل النصي:

بدأ الباحث بمعرفة القضية التي تعالجها جميع السور المكية، و ذلك ليدرك العلاقة بين وسائل التماسك النصي و الموضوع الأساسي للسور، فقد ارتبط نزول القرآن المكي -طيلة ثلاث عشرة سنة- بإثبات قضية أساسية واحدة، و هي " قضية العقيدة" أو ثنائية " الألوهية و العبودية) و ما ينتج عنها من علاقة الخضوع المطلق للبشر لخالق هذا الكون، حيث نزلت أكثر من ثمانين سورة مختلفة بين الطول و القصر، و لكن تجمعها قضية واحدة، لذلك اقتصر تحليل الباحث على بعض السور و ليس كلها.

لقد وضع الباحث خطة لعملية التحليل، حيث جعل التحليل النصي يسير في اتجاهين: الأول درس فيه تعالق الآيات بعضها ببعض على مستوى، والاتجاه الثاني: خصّصه لدراسة السورة في علاقتها بالسور الأخرى.

# • سورة الأنعام

أوّل ما يبدأ به الباحث عمله في تحليل هذه السورة هو المعرفة النظرة الكلية وذلك من خلال البحث في الموضوع الرئيسي للنص حيث اعتمد على تفسير سيد قطب - في ظلال القرآن - "هذه السورة - الأنعام - نموذج كامل للقرآن الكامل هي تمثل طبيعة هذا القرآن و خصائصه و منهجه في موضوعها

الأساسي بصورة فريدة..." فالموضوع المحوري الذي تعالجه السورة -مثل غيرها من السور المكية -العقيدة من خلال ذكر الله تعالى، لكن بطريقة مختلفة عن سورة الفاتحة ، بحيث تعتبر الأنعام أكثر قولا وتفصيلا في بيان علاقة العباد بربهم الواحد الأحد فهو مصدر خلقهم و معيشتهم ومدبر أمرهم و المنعم عليهم بجميع أنواع النعم والمدبر والمسير لهذا الكون و الذي جعلها في خدمتهم و... ، وهو العالم و العارف بمصيرهم في الحياة الدنيا والآخرة.

#### مظاهر التماسك النصى في السورة:

# أولا: الإحالات بأنواعها

حيث وجد الباحث أن للضمائر دورا في تحقيق التماسك بين أجزاء السورة حيث تتوزع الضمائر على مستويات أربع (ضمائر تحيل إلى لفظ الجلالة) ، (ضمائر تحيل إلى الرسول صلى الله عليه و سلم) ، (ضمائر تحيل إلى المشركين) ، (ضمائر تحيل إلى المؤمنين) و وضع لذلك إحصائيات حيث توصل إلى أن الإحالة بواسطة الضمائر الشخصية تحتل المرتبة الأولى من حيث الانتشار في السورة، ثم تأتي بعدها الأسماء الموصولة، ثم أسماء الإشارة، وهذا يدلَّ على دور الإحالة في الإيجاز والترابط الشكلي والدلالي.

تنوعت الضمائر الشخصية بين المنفصلة والمتصلة والمسترة، ومنها الغائب والمتكلم، ومنها المفرد والجمع، وقد لاحظ الباحث أن الآيات التي تضمنت المكون الإحالي(هو) تشير إلى هيمنة الله تبارك و تعالى على الكون بأسره، وأنه قد أحاط بكل شيء علما، وأنه خلق كل شيء، وعنده مفاتيح الغيب، وهذا يؤكد قضية العقيدة التي نزلت من أجلها السور المكية، أما الضمائر التي تحيل إلى النبي صلى الله عليه وسلَّم فهي (128) ضميرا، وكلها تدخل ضمن الإحالة إلى خارج النس (Exophoric Reference)، لأنه لم يرد ذكر النبي داخل السورة، و الخطاب الموجه للنبي لا يخرج عن إطار قضية العقيدة، فتنوع بين التكليف بالتبليغ لقوله تعالى ( و أوحي إليَّ هذا القرآن لأنذركم به)/19، والرَّد على حجج المشركين قال تعالى ( حتى إذا جاءوك يجادلونك)/25، و مواساته قال تعالى ( ولقد استهزئ برسل من قبلك)/10، بينما أحصى الباحث الضمائر التي تشير إلى الكافرين بـ (128 ضميرا)ليبين إعراضهم عن الخطاب وتكذيبهم الظاهر له قال تعالى: (ثم الذين كفروا بريمم يعدلون)، وقال ( فقد كذبوا بالحق لما جاءهم فسوف يأتيهم أنباء ماكانوا به يستهزئون)/5، بالمقابل وجد أن الإحالة التي تخص المؤمنين تصنف ضمن الإحالة المقامية، وقد وردت بـ (50) ضميرا يسين خضوعهم وصدق إيمائم، وخلص إلى أن جميع الإحالات تصب في قضية العقيدة.

# ثانيا:مناسبة النزول:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق-دراسة تطبيقية على السور المكية، دار قباء،القاهرة،2000،ط1،ج1 ،ص177.

وجد الباحث أن ثمة نصوص تتضمن إحالات ضمائرية مبهمة، ليس لها مكون إشاري يفسرها، وتحتاج إلى تأويل مثل قوله تعالى:(وهم ينهون عنه و ينأون عنه)/26، وقوله تعالى:( و من أظلم ممن افترى على الله كذبا أو قبال أوحبي إليّ و لم يبوح إليه شبيء)93، و قوله أيضا:( ولقبد جئتمبونا فبرادي)94، لهنذا لجبأ الباحث إلى الاستعانة بالسياق المقامي لهذه النصوص، فبحث في أسباب النزول معتمدا على مرجعين الأول أسباب للسيوطي و الثاني أسباب النزول للواحدي، فأما عن قوله تعالى:(وهم ينهون عنه و ينأون عنه)/26، فنقل الباحث قول السيوطي: "روى الحاكم و غيره عن ابن عباس قال: "نزلت هذه الآية في أبي طالب، كان ينهى المشركين أن يؤذوا رسول الله صلى الله عليه وسلّم، ويتباعد عما جاء به، وأخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن أبي هلال قال:نزلت في عمومة النبي صل الله عليه و سلّم، و كانوا عشرة، فكانوا أشد الناس معه في العلانية، وأشدّ الناس عليه في السر" أ، فمعرفة سبب نزول هذه الآية، جعل الإحالة الضميرية فيها واضحة، فالضمائر (هم/ الواو في الفعلين) يفسرها قول السيوطي، و أي عمومة النبي صل الله عليه وسلّم، أما الضمير المتصل في (عنه) فهو النبي صلى الله عليه وسلّم، وكذلك فعل بالنسبة للنصوص الأخرى ليفك شفرة المرجعية ويزيل الغموض.

أمّا عن الإحالة بواسطة أسماء الإشارة، فيميز الباحث بين (هذا) الذي لا تتعدى إشارته الآية الواحدة في الغالب، و بين (ذلك) التي تربط بين أكثر من جملة، قالَ تَعَالَى: ﴿ يَهَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ مِّنْ وَأَلْإِنِسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُضُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِيّ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقِلَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَىٓ أَنْفُسِنَا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا وَشَهِدُواْ عَلَىٓ أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَافُواْ كَفِرِينَ ۞ ذَلِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَلِفُونَ ۞ ﴾ الأنعام [130، 131] فيشير المكون الإحالي(هذا) إلى المشار إليه (يومكم) وهو يوم الحساب، أما (ذلك) وظيفتها في بداية الآية الثانية وظيفتها الربط بين دلالة الآيتين، فالله تعالى لا يهلك الناس دون أن يرسل إليهم رسولا مبشرا ونذيرا.

# ثانيا: التوابع

ويقصد العطف والنعت والبدل والتوكيد، فيرى الباحث أن أدوات العطف كانت الأكثر انتشارا في السورة بحيث وردت 484 مرة، ثم النعت 78 مرة، ثم البدل 29 مرة، ثم التوكيد المعنوي مرتين، و وجد أن عمل التوابع تم على ثلاث مستويات:

- الروابط بين الكلمات داخل الآية الواحدة.
- الروابط بين العبارات والجمل داخل الآية الواحدة.
  - الروابط بين الآيات داخل السورة.

 $<sup>^{1}</sup>$  صبحى إبراهيم الفقى، المرجع نفسه، ص $^{2}$  نفسه، ص $^{2}$  و السيوطي، أسباب النزول، ص $^{3}$ 

بعد الاطلاع على تحليله فيما يخص دور التوابع في تحقيق التماسك النصي للسورة، يبدو أن الباحث لم يحقق هذا الهدف بالشكل المطلوب للأسباب التالية:

- ✓ الطريقة التي عرض بها الباحث تحليله لبيان عمل هذه التوابع في تماسك السورة غير واضحة، لأنه طرح الأمثلة(الآيات) بصورة عشوائية، وهذا يخالف القول بأن النص القرآني وحدة كلية في الشكل والدلالة، بعكس ما عرضه في الإحالة والتي ظهر معه فيها التماسك النصى للسورة بشكل ظاهر دون غموض.
- ✓ إن التصنيف الذي وضعه الباحث في الإحالة (ضمائر تحيل إلى لفظ الجلالة) ، (ضمائر تحيل إلى الرسول صلى الله عليه و سلم) ، (ضمائر تحيل إلى المشركين) ، (ضمائر تحيل إلى المؤمنين)، لا يمكن تطبيقه على أدوات العطف، لأن العطف لا تحكمه العلاقة الإحالية، ولكن الربط بالعطف (الوصل) تحكمه علاقات أخرى مثل السببية، ترتيب الخطاب، تعاقب الأحداث.
- ✓ لقد خلط الباحث بين التحليل النصي والتحليل النحوي، فالأول يدرس العلاقات بين الجمل المكونة للنص، بينما الثاني لا يتعدى دراسة الجملة، فالتحليل النصي لايستعمل تسمية العطف وإنما الوصل والفصل، وهذا ما عرفه البلاغيون من قبل، إلا إذا تعلق الأمر بالعطف بين الكلمات في إطار الجملة الواحدة فيكون عطفا.

#### ثالثا: التكرار

ثم ينتقل الباحث إلى إثبات تماسك النص في السورة بآلية التكرار، حيث عرض لها بأشكال مختلفة منها التكرار الله وأسماءه)، اللفظي أو التكرار بإعادة اللفظ للعناصر اللغوية (الله، الكافرين، المؤمنين) والتكرار بواسطة الترادف بين (الله وأسماءه)، (الكافرون والمشركون) والتكرار بالاشتقاق (رب، ربنا، ربكم)، (المؤمنون، يؤمنون، آمنوا)، (الكافرون، يكفرون، كفروا وكذلك من خلال الجملة التفسيرية في قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ فُلُ مَن أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ فُلُ مَن أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءٍ) فاعتبرها تفسير للجملة في الله في خَوْضِهِمْ يَلْقبُونَ ﴿ وَلا تعالى المناسمة الله والمناسمة الله على المناسمة الله على وجه الخصوص، و يستنتج أن ما ورد من تكرار يؤكد المناسبة التي نزلت من أجلها السورة، وهي قضية على وجه الخصوص، و يستنتج أن ما ورد من تكرار يؤكد المناسبة التي نزلت من أجلها السورة، وهي قضية العقيدة، وما تضمنت من تفرد الله تبارك وتعالى بالألوهية والربوبية بما له من قدرة وعلم وتدبير في الكون.

#### 1- تكرار بواسطة الضمائر.

ذكر الباحث نوعا آخر من التكرار و هو تكرار اللفظ بواسطة الضمائر، سواء ما تعلق بالضمائر التي تعود على الله أو على الله عليه و سلم، أو على فئة المؤمنين، أو فئة الكافرين، يقول الباحث: "الضمائر التي تحيل إلى الله تعالى نوع من التكرار، ذلك لأن الضمائر تحل محل الأسماء الظاهرة "الخرار الذي يحدث خللا في التماسك، لهذا ولكن حلول الضمائر محل الأسماء الظاهرة كان لأجل تفادي التكرار الذي يحدث خللا في التماسك، لهذا هناك فرق كبير بين التكرار المعجمي الذي يزيد من قوة التماسك النصي و بين التكرار الذي يعتبر من قبيل حشو الكلام، وهذا الأخير يحتاج إلى الإضمار ليتحقق به الإيجاز، وهذا النوع الذي قال به الباحث لم يذكره علماء النصية، لأن التكرار بطريق الضمائر ليس تكرارا و إنما يدخل ضمن مجال الإحالة أو المرجعية، لهذا نجد هاليداي و حسن رقية أدخلا التكرير ضمن آلية الاتساق المعجمي وهذه الآلية لا تضم إلا المفردات المعجمية، لذا فما اعتبره الباحث تكرار بالضمائر هو آلية المرجعية.

# رابعا:الحدف

وفي إطار تحليله لنفس السور المكية تعرض لتماسك النص بآلية الحذف، يبين من خلالها أثر الحذف في تماسك السور، فكشف عن الخطوات المتبعة في تحليل النص لمعرفة المحذوف:

- ذكر النماذج التي يراد تحليلها.
- تحديد وظائف عناصر الجملة
- البحث عن المعلومات التي تهدينا إلى المحذوف مثل السياق المقامي والسياق اللفظي المتمثل في وجود دليل على المحذوف سابق أو لاحق، فأينما يوجد الحذف يوجد الدليل عليه
- صلة هذا الحذف بالتماسك النصي" وقد ربط في اسنتاجاته بين مفاهيم علماء العربية والتفسير ونظية هاليداي في التماسك النصي، ولينفي ما توصّل إليه هاليداي بأنّ الحذف هو استبدال بالصّفر أوجد علاقة بين الحذف والإبدال هي في الحقيقة علاقة بين الحذف والإبدال هي في الحقيقة علاقة بين الحذف والتكرار" ، ويؤكد هذه العلاقة من خلال إسناد بعض الأحكام المتعلقة بالتكرار إلى اللفظ المحذوف، فالمحذوف قد يكون هو اللفظ المذكور أو من معناه أو مرادف له ،وهذا يوافق رأي الزمخشري في "ضرورة أن يكون المقدر (المحذوف) من جنس المذكور الدال عليه، و لا ينظر في هذا لقرائن أخرى إذا كانت تدافع دلالة المذكور "قد برهن على ذلك من خلال آيات من القرآن الكريم وهي:

 $<sup>^{1}</sup>$  صبحى ابر اهيم الفقى، المرجع نفسه، +2، ص25.

<sup>2</sup> صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصبي بين النظرية و التطبيق-دراسات تطبيقية على السور المكية، دار قباء، القاهرة، ج2، ط1، 2000، ص221 3 صبحي إبراهيم الفقي، المرجع نفسه، ص 201.

<sup>4</sup> محد حسين أبو موسى، المرجع السابق، ص 336

- ٥ قَالَتَعَالَى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظَّلْمَتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ۞ ﴾
   الأنعام [1]، فاللفظ المحذوف على تقدير (و خلق الأرض)
- و قالَ تَعَالَى: ﴿ قُل لَا آجِدُ فِي مَا أُوجِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ تَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ وِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ عَمَنِ اَضْطُرَ غَيْرُ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَجِيهٌ ﴿ الأنعام [145] فاللفظ المحذوف على تقدير (فمن اضطر فطعم شيئا من هذه المحرمات غير باغ ولا عاد)، وبهذا يكون المحذوف قابلا للتأويل، لكن ما ينبغي النظر إليه ليس فقط كيف يتم الاتساق وما هي العناصر التي تحكم العلاقة الاتساقية، وإنما الوظيفة البلاغية يكون لها الأثر البالغ في الفصل بين التكرار و الحذف، فكل منهما غرضه البلاغي الذي من أجله لجأ المتكلم إما للحذف أو التكرار، فإذا ذكر اللفظ المحذوف تحول الحذف إلى تكرار معيب في النص، بخلاف التكرار فوجود اللفظ المكرر أمر إلزامي، وهنا تدخل قصدية المتكلم في استعمال أحدهما دون الآخر، لماذا اختار الحذف و لماذا اختار الذكر.
- كما جعل للحذف علاقة مرجعية (إحالية) بين المحذوف والدليل اللغوي (القرينة اللغوية التي تشير إليه)، فإذا كان الدليل سابقا في موقعه عن المحذوف كانت المرجعية سابقة، وإلا العكس فتكون المرجعية لاحقة، وبهذا يكون قد وسع من العلاقة الإحالة لتدخل في دائرة الحذف أيضا بعدما قصرها علماء النص على الضمائر وأسماء الإشارة.

#### المناسـة:

تعتبر المناسبة أو التناسب بين الآيات و السورآلية اتساق تسهم في تماسك النص القرآني، لذلك تتبع الباحث علاقة التناسب بين الآيات على مستوى السورة الواحدة، ثم تناسب السورة مع غيرها من السور على النحو التالى مستندا في ذلك على آراء علماء التفسير:

أ/المناسبة على مستوى السورة منفردة: حصرها الباحث في ثلاثة أقسام، وهي:

مناسبة اسم السورة لمضمونها بطرق متعددة تبعا لخصوصيات كل سورة، فقد يرتبط اسم السورة بحدث مناسبة اسم السورة المنعام والنمل والعنكبوت ولقمان) أو بقصة وردت فيها مثل (سورة البقرة، يونس، هود، مريم، إبراهيم، الإسراء، سبأ، والبروج)، أو يكون اسمها معبرا عن مضمونها الذي يستغرق كل آياتها مثل (يوسف،الواقعة،القدر، القارعة،قريش، الفيل)، أو يذكر اسم السورة في أول آية منها مثل (الحاقة،المزمل، المدثر، المرسلات، النازعات، وغيرها منى السور المكية)، وقد يذكر في آخر آية منها مثل سورة الماعون و المسد والناس، وقد يكون اسم السور عبر آية واحدة من آياتها مثل سورة النحل.

- مناسبة أول السورة لآخرها، حين يوجد علاقة تربط بين مقدمة السورة وبين نمايتها، بأن يتكرر المقطع باللفظ والمعنى معا أو بالمعنى فقط، أو أن تتضمن نماية السورة تفسير لما ورد في بدايتها ومن أمثلة هذا النوع، ( القصص، الأنعام، الأعراف، يونس، هود، يوسف، إبراهيم، النحل، الإسراء، الكهف، الأنبياء، المؤمنون...).
- وكذلك مناسبة آيات السورة بعضها البعض، وهنا وجد الباحث أن التماسك النصي يتحقق بوجود التناسب بين آيات السورة ، هذا التناسب تشكل من خلال مجموعة من العلاقات وهي: "تكرار الفاصلة الواحدة أو علاقة الإجمال والتفصيل أو ترتيب الجمل حسب ترتيب الأحداث،أو علاقة التضاد، أو علاقة السببية." أييدو أن الباحث وهو يستعرض علاقة التناسب بين الآيات والسور كما جاء بحا الإمام السيوطي أدخل ضمنها مظاهر انسجام النص التي قال بحا علماء النصية، والمتمثلة في (ترتيب الجمل حسب ترتيب الأحداث وعلاقة التضاد وعلاقة السببية)، وما يهم آلية المناسبة هنا، هو علاقة الإجمال والتفصيل، أو يقال عنها، تفصيل بعد إجمال، وتوجد على مستوى السورة منفردة، وبين السور، فما أجمل في اسم سورة الأنعام، فقد فصل في بعض من آياتها، عندما تكلم عن حيثيات الأنعام، ونفس الشيء في سورة واضحة للعيان، فلا توجد سورة إلا وتتضمن نوعا من التفصيل لما أجمل في سورة قبلها، إذ يتفق علماء التفسير أن القرآن الكريم كله شارح أو مفصل للأمور التي تضمنتها سورة الفاتحة، وهذا يشير العالوحدة الكلية للقرآن الكريم، وتماسك نصوصه على جميع مستويات التحليل اللساني، وتعد هذه العلاقة الأكثر شيوعا وتداولا في علم المناسبة.

# ب/المناسبة على مستوى أكثر من سورة:

فقد وجد الباحث علاقات التناسب في السور المكية من زوايا متعددة منها:

- مناسبة فواتح أكثر من سورة، بحيث افتتحت كل مجموعة من السور المكية بأسلوب معين ومقصود، فالفاتحة والأنعام و الكهف و سبأ و فاطر افتتحت بالحمد و الثناء على الله تبارك و تعالى وجاءت كل سورة منها على رأس ربع من القرآن و هذا دلالة واضحة على تماسك البناء اللغوي و الدلالي للقرآن الكريم، و جاءت فواتح بعض السور المكية معجمة أي بحروف التهجي مثل الأعراف والحواميم و الرعد، و جاءت فواتح بعض السور بصيغة النداء وأخرى خبرية و أخرى بأسلوب القسم، و أخرى بأسلوب النعليل، و الشرط و أخرى بصيغة الأمر، و أخرى بالاستفهام والأخيرة و هي سورة قريش فجاءت بالتعليل، و

154

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صبحي إبر اهيم القفي، المرجع نفسه، ج2، ص137

حاول الباحث ربط كل مجموعة من الفواتح بمضمون السور ليحصل على التماسك الدلالي والنحوي بين كل مجموعة.

- مناسبة خاتمة السورة لفاتحة ما تليها، بأن يكون فيه تطابق بين خاتمة سورة و مقدمة السورة التي تليها، بحيث تشعر أن هناك استمرارية في الحديث بطريق التذكرة و التكرار في المعنى، و ذكر الباحث لهذا النوع من المناسبة نماذج بين السور المكية، بين (آخر الأنعام و أول الأعراف)، (آخر يونس و أول هود)، ( آخر الرعد و أول إبراهيم)، أظهر من خلالها التماسك الدلالي للسور المكية.
- مناسبة السورة بأكملها لسورة أخرى، حتى يظهر للمتلقي أنهما سورة واحدة، لأنهما تتضمنان نفس الموضوع بدرجة لافتة للنظر، و من هذه السور، ذكر الباحث علاقة التناسب بين السور التالية (الواقعة والحاقة، والقيامة والغاشية والزلزلة و القارعة)، إذ يدور موضوعها الأساسي عن يوم القيامة و ذكر لأقسام الناس في ذلك اليوم، ذكر الجنة و صفاتها و النار و صفاتها، كما اختتمت الواقعة و الحاقة بنفس الخاتمة لفظا و معنى، ذكر الباحث نموذجا لسورتين وصل بينهما التماسك لدرجة أن علماء القرآن وصفهما بأنهما سورة واحدة (الضحى والشرح).
- مناسبة القصة الواحدة في أكثر من سورة، فقد وجد الباحث أن تكرار القصة الواحدة في أكثر من سورة يخلق مناسبة بين السور ، ويحقق تماسكا دلاليا بينها أيضا، لأن كل سورة تمثل مرحلة من مراحل القصة، فالباحث يربط بين تكرار القصة وعلاقة المناسبة بين السور، وليبرهن على وجهة نظره في خلق المناسبة بين السور التي اشتملت نفس القصة،قام بتحليل قصة اثنين من الأنبياء ( موسى وابراهيم عليهما السلام)، لأنهما القصتان الأكثر انتشارا في القرآن الكريم، ويتضح من تحليله أن تكرر القصة بذكر الموقف المرتبطة بما في سور مختلفة سبب كاف وقوي في تحقيق التماسك النصى بين تلك السور.
- مناسبة الإجمال و التفصيل بين الآيات في أكثر من سورة، فهذه المناسبة تحقق التماسك على مستوى النص القرآني كله، بدء من سورة الفاتحة التي يوجد اختلاف بين العلماء أن ما جاء في القرآن كله مفصل لما ذكر فيها مستدلا برأي الإمام السيوطي، كما ذكر مجموعة من النماذج يبين التماسك النصي بين سور القرآن بهذه العلاقة ، فما أجمل في ثلاث آيات من سورة الأنعام بسط و فصل عبر 130 آية من سورة الأعراف، وعلاقة الإجمال والتفصيل توصف بالمرجعية النصية القبلية فقط.

#### خاتمة الفصل:

بعدما استعرض البحث مظاهر التماسك و الترابط النصي بمختلف العناصر اللغوية و غير اللغوية و غير اللغوية و طريقة عملها في تماسك الجمل و تلاحمها لتتشكل الوحدة البنائية للنص و تحقق النصية على النحو التالى:

أولا: ركّز هاليداي و رقية حسن على الوسائل النحوية و اللغوية في بناء النص من خلال مظاهر الاتساق - وفق خصوصيات التي تقتضيها اللغة الإنجليزية و المتمثلة في: المرجعية، والاستبدال و الحذف و الوصل والفصل و الاتساق المعجمي، فكان النحو هو الطابع المميز، و الغالب على نظريتهم اللسانية النصية، و هذا لا ينف اهتمامهما بالدلالة، فلا معنى للنحو بدونها، بدليل تعريفهم للنص أنه وحدة دلالية معنوية.

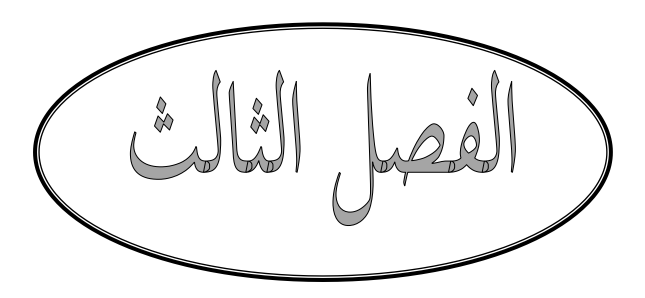
ثانيا: يقوم نموذج فاندايك في التحليل اللساني النصي على أساس دلالي و تداولي، فقد وسع مجال الوصف اللغوي فطرح مجموعة من القضايا الهامة منها الربط الدلالي بين القضايا و علاقته بموضوع التحاور، العلاقات الإحالية و الدلالية وأثرها في تماسك الخطاب، ثم علاقة النص بالسياقات التواصلية، ليثبت التماسك الدلالي للنصوص و الخطابات.

ثالثا: اهتمت مقاربة براون و يول في تحليل الخطاب بعملية التواصل بين المتخاطبين، و اجتهدت بالخصوص بعملية فهم الخطاب من طرف المتلقي، و فهم كل ما يتعلق به من عوامل مساهمة في الوصف والتفسير و التحليل، و أهم ما يميزها هو التقنيات المستعملة في فهم الخطاب و هي الأطر و المدونة والسيناريو و غيرها، كما استفادت هذه المقاربة في بناء مبادئها من أفكار اللسانيات الاجتماعية و علم النفس المعرفي و الذكاء الاصطناعي.

رابعا: توصل دي بوجراند في إطار بحثه عن الكفاءة النصية داخل النصوص و الخطابات و البحث عن الكفاءة التواصلية بين المتخاطبين إلى اقتراح مجموعة من المعايير و الآليات يستعملها المتكلم في إنتاج النصوص و صياغتها وفق استراتيجية يبلغ من خلالها قصده، و يستعملها المحلل أو المتلقي في عملية قبوله للنصوص و فهمها و تحليلها ضمن سياقاتها التواصلية، و هذه المعايير هي السبك و الحبك و القصدية و التقبلية و المقامية و الإعلامية و التناص.

-يبرز في عملية التحليل النصي القيمة البنيوية للمعلومات، حيث تختلف اهتمامات المتلقين للخطاب، فكلما كان النص يتضمن عناصر لغوية تهم القارئ يكون النص أكثر تماسكا لديه لأن عملية الفهم توجهها بنسبة عالية المعرفة الخلفية المخزنة وكذا المعالجة الإدراكية على مستوى الذاكرة، فأثناء التحليل تتفاعل جميع هذه العوامل مع الصيغة اللغوية ليتم التماسك السطحي و يتوافق مع الترابط الدلالي و يحدث بذلك التأويل الإجمالي للنص.

خامسا: لقد كان للدرس اللساني النصي أثر كبير على الكتابات العربية، فقد استطاع العرب المحدثون نقل النظرية النصية بما حوته من مفاهيم ومصطلحات وأفكار عبر الترجمة المتخصصة إلى البلاد العربية، كما أثبتوا كفاءتهم في التحليل اللساني للنصوص القرآنية بمقاربة لسانية نصية، رغم خصوصيات التعبير القرآني، في الشكل و الدلالة وهذا أمر بديهي فهو ليس من كلام البشر، وكانت كتابات صبحي ابرهيم الفقي، نموذجا في التحليل والإبداع في الدرس اللساني النصي.



# قراءات في خصوصيات التعبير القرآني (سورة الرعد - آيات قرآنية) "أنموذجا"

- 1- مفهوم القراءة وآلياتها في تحليل النص القرآبي
  - 2- التماسك النصي في سورة الرعد
- 3- تنوع الفواصل القرآنية ودورها في تماسك النص
  - 4- الآية القرآنية ومسار دلالتها (سورة الماعون)
    - 5- الالتفات في النص القرآني
- 6- التصوير الفني في النص القرآني عند سيد قطب
- 7- التشابه و الاختلاف في النص القرآني عند فاضل السامرائي
  - 8- النص القرآني بين الإبمام و التفسير

#### لفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

لا يظهر منهج بحث في اللغة إلا و يكون النص القرآني حاضرا و محل وصف و تحليل و تفسير، وغايتهم في ذلك قراءته بطرق مختلفة بما يتضمنه من خصوصيات في النظم و إعجاز في البيان، ومن أجل ذلك يركز هذا الفصل على بيان خصوصيات التعبير القرآني من خلال إسقاط آليات الترابط النصي التي قال بها الدرس اللساني الحديث على مجموعة من النصوص القرآنية ليتضح للمتلقي براعة البناء اللغوي، والتماسك الدلالي وجماليات التعبير القرآني.

# المبحث الأول: مفهوم القراءة و آلياها في تحليل النص القرآني

- ما معنى القراءة؟
  - القراءة لغـة:

لقد تضمنت المعاجم اللغوية العربية مادة (قرأ) تشير إلى معاني متنوعة ، وانقسموا في ذلك إلى المعاين الأول حصرها في الجمع والضم، والتلفظ والتلاوة، والإلقاء، ومن هذه المعاجم تاج العروس الجياهين، الأول حصرها في الجمع والضم، والتلفظ والتلاوة، والإلقاء، ومن هذه المعاجم تاج العروس للزبيدي، تاج اللغة وصحاح العربية، ومعجم ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني، وقد جمع ابن منظور كل هذه المعاني في لسان العرب بقوله في مادة (قَرأً): "قَرأتُ الشيء قرآنا: جمعته وضممت بعضه إلى بعض.... ومعنى قرأت القرآن لفظت به مجموعا أي ألقيته... قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَهُ وَقُوْعَالَهُ ﴿ فَ قَالَهُ فَالَّبُعُ وَاللَّهُ فَالَّبُعُ فَا القيامية [17، 18]، فلفظ قرآن في اللغة مرادف للقراءة أو وصف من القرء، بمعنى الجمع، أو أنّه مشتق من القرائن، أو من قرنت الشيء بالشيء "أ، إن هذه المعاني تربط القراءة بالجانب الصوتي الفيزيائي للعناصر اللغوية المكونة للنص القرآني حروفا وألفاظا وتراكيبا مضموما بعضا إلى بعض.

أما الاتجاه الثاني فيرى أن مادة (قرأ) تدل على البيان والفقه والفهم، فجاء في المحكم في اللغة: " وتقررًا تفقه"، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: " فإذا بيناه لك بالقراءة فاعمل بما بينّاه لك"، وقال صاحب معجم ألفاظ القرآن: " تقرّأت تفهمت " فإذا كانت الغاية من القراءة الفقه والفهم والبيان، فهذه معاني تتجه إلى القراءة المتخصصة، ويشير إلى الاستنتاجات التالية:

-أن الجمع والإلقاء والتلفظ والترتيل قراءة في مستواها الأول، كما يظهر ذلك مع غير الناطقين باللغة العربية يقرأون القرآن بعيدا عن معانيه ودلالته، ويرى فيها بعض العلماء أنّما"انصراف عن أمر إلهي، وخروج عن

2 الراغب الأصفهاني، مفردات الفاظ القرآن الكريم، تح: عدنان داوودي، دار القلم، دمشق، ط2، 1412، مادة (قرأ)

\_

ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي ، بيروت، ج1، مادة (قرأ)، ص 129  $^{1}$ 

#### الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني – سور وآيات قرآنية أنموذجا-

عادة متأصلة في الطبيعة الإنسانية"1، لأن القراءة التي يقصدها الشارع ترتبط بالفهم وإدراك المعنى ومعنى المعنى.

- تدخل القراءة والنَّظم في وعاء واحد، لأن النَّظم هو كذلك التَّأليف والضَّم في مفهوم البلاغيين، فالنص يصنعه المؤلف أو النَّاظم، ويصنعه كذلك القارئ أو المتلقي، فيقال نص المنتج ونص القارئ فيكون القارئ منتجا أيضا.

- ترتبط القراءة في مفهومها اللغوي بالفقه والفهم والبيان، على اعتبار أن فعل القراءة يولد لدى القارئ تصورا دلاليا يتمّ بصورة تلقائية على مستوى الذهن، فينظر إلى التراكيب اللغوية محل القراءة نظرة كلية وليست تجزيئية.

#### - القراءة اصطلاحا:

تعلقت القراءة بالنص الأدبي تعلقا شديدا والنقد الأدبي انصب على النصوص الأدبية، فيعرفها عبد المالك مرتاض هي "سلوك حضاري، فكري، ذهني، روحي، جمالي، ثقافي، هي عادة متحضرة، هي أدب متأصل، هي مثاقفة واعبة (...) أو كما يعبر عنها بعض الغربيين تناص " لقد أصبح مفهوم القراءة في العصر الحديث مرتبط بالمنهج أكثر من ارتباطه بالماهية، فقد اختلفت المدارس اللسانية في منظورها للنص وكيفية التعامل معه باعتباره كائنا تدبُّ فيه الحركة، ولهذا اعتمدت كل مدرسة آلياتها الإجرائية في الوصف والتحليل، وقد ارتبط النص بالقارئ أكثر من ارتباطه بالمنتج وفقا لثنائية (النص القارئ)، بعدما ظل لفترة من الزمن في علاقة مع المنتج وحده، فأصبح المتلقي أو القارئ منتجا جديدا للنص نظرا لمؤرات عديدة منها، ثقافة المتلقي الواسعة ومنهجه في تحليل الأفكار المطروحة إضافة إلى التحولات التي يشهدها المجتمع بصورة مستمرة، فأصبح للنص قراءات محتلفة ومتعددة قد تتفق مع قصدية المنتج الأول وقد تختلف معه، للمكتوب، وقراءة عمودية يتم فيها اختراق أفقية المنطق الخطي نحو منطق عمودي يقصد فيه إلى إدراك للمكتوب، وقراءة عمودية في ثنايا المكتوب، وبفضل هذه القراءة العمودية نحترق طبقات الدلالة في المقروء، الذي يخرج من صبغته المكتوبة إلى صبغة مقروءة في هذه اللحظة من عملية الفهم والوعي بمكونات ذلك المقروء، الذي يخرج من صبغته المكتوبة إلى صبغة مقروءة في هذه اللحظة من عملية الفهرة القراءة الوستهلاكية اللحظة من عملية القراءة الإستهلاكية اللحية من مرتاض فيميز بين الغة والنحو والدلالة، أما عبد المالك مرتاض فيميز بين القراءة الاستهلاكية المحور بين الغة والنحو والدلالة، أما عبد المالك مرتاض فيميز بين القراءة الاستهلاكية

3 تودوروف، القراءة كبناء، تر: مجد إديوان، مجلة الفكر العربي المعاصر، ص 106

والقراءة المنتجة، فيرى أن الاستهلاكية هي "الشائع مفهومها بين الناس، والمنتشرة لدى معظم القراء، ويصفها بالرحم العقيم، أما المنتجة فيقول فيها أن الناقد حين يقرأ الكتابة بغض الطّرف عن جنسها الأدبي، إنما يقرؤها على أساس أن يكتب عنها، أو من حولها كتابة أخرى، ولعل هذه القراءة من اختلاف مستوياتها،هذه القراءة التي تتجسد في التعليق والتأويل، فإنحا تظل قراءة منجبة (منتجة) ومثل هذه القراءة هي التي أنجبت عددا ضخما من الشروح للنصوص الأدبية العربية القديمة، وآلاف من أسفار التفسير للقرآن العظيم، ولا يكاد يحصى من الشروح والتعاليق، وتعاليق التعاليق" أفعبد المالك مرتاض ينظر إلى شخص القارئ بين قارئ مستهلك وقارئ منتج، والقراءة الفاعلة هي التي تكون منتجة ومجددة للنص فتجعله مستمرا في المكان والزمان بسبب تأويله والتعليق عليه بأفكار مختلفة بعيدا عن منتجه، والقراءة الفاعلة الربطت بالمجال النقدي في نشأتها سواء لدى العرب أو الغرب، وانتقلت إلى مجالات متعددة منها علم اللغة النصى، فيهو يدرس النص ويقرأه في مستويات ثلاثة من حيث التركيب والدلالة والتداول.

# - كيف تكون قراءة النص القرآني؟

إن أوّل ما نزل من القرآن الكريم قوله تعالى (اقرأ باسم ربك الذي خلق)، فهو أمر يدعو إلى فعل القراءة الواعية، القراءة التي تتطلب وعيا وعقلا وفكرا وتدبرا في النصوص سواء أكانت مكتوبة أو مسموعة، فالنص القرآني وإن كان في صيغته التعبيرية يتفق مع لغة العرب إلا أن له من الخصوصيات ما يجعله يتفوق على جميع النصوص والخطابات فهو معجزة آخر الأنبياء فقد نزل مفرقا وبقراءات مختلفة بلغت عشر قراءات كلها صحيحة، وتنوعت نصوصه -وفق ما أحصاه علماء الأصول - على شكل ثنائيات بين المكي والمدني ،الناسخ والمنسوخ، المحكم والمتشابه، المطلق والمقيد، المجمل والمبين، العام والخاص، ورغم ذلك فهو يتميز بعدم التناقض بين نصوصه، وقد أفرد له العلماء الكثير من المصنفات لبيان إعجازه البلاغي، ويؤكد الإمام الغزالي على أهمية الحواس من حيث هي أدوات لإدراك الجمال، لكنه لا يقتصر عليها، بل يضيف الهما القلب فيقول:" والقلب أشد إدراكا من العين، وجمال المعاني المدركة لا محالة لذة القلب بما يدركه من الأمور الشريفة الإلهية التي تجلّ عن أن تدركها الحواس أثم و أبلغ".

ولقد تم اعتماد طريقتين في وصف النص القرآني وتحليله، وهما التفسير و التأويل، وإن كانت حدود الفصل بينهما أمر صعب لأنهما متدخلتان، ويرى خالد مُحَّد صبري أنّ " التفسير هو وضع النص في سياق إنتاجه، أمّا التأويل فهو إخضاع النص لسياق متلقيه" ، ويقصد بسياق إنتاجه أي ربط النص بالظروف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المالك مرتاض، المرجع السابق، ص153 و 154

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بوحنيك مرز اقة، فلسفية النصور النظري للتلقي بحث في الجذور و الإرهاصات، مجلة البدر، جامعة بشار، مج 10، 42، 2018، ص 347 أخالد محمد صبري، مجلة الأستاذ، جامعة بغداد، كلية التربية ابن رشد العلوم الإنسانية، العدد222، مج1، سنة 2017، ص 177

المصاحبة لنزوله،إذ تأتي أسباب النزول في مقدمة الآليات المعتمدة في القراءة وتتمثل في الواقعة أو الحادثة التي من أجلها نزل النص، فتدلّ المفسّر على الفهم الصحيح للنص وهي تحمي النصوص من الوقوع في التناقض والاختلاف، وقد اشتغل العلماء بالتفسير لتوضيح مقاصد الشرع بالدرجة الأولى، ثم جاءت عملية التأويل في مرحلة لاحقة وهي التي تمنح النص القرآني التجدد والاستمرارية فتصبح النصوص المرتبطة بخصوصية معينة (أسباب النزول) مبادئ أساسية تصاغ منها أحكام عامة وتخضع لعملية التحيين المكاني والزماني، وبذلك يكون القرآن الكريم دستور أمّة غير قابل للتقادم، يقول مُحجَّد عبد الباسط عيد:" فالفهم الدقيق للآيات والرغبة في الوصول إلى علة حكم هو الهدف من ربط النص بسياقه الاجتماعي التاريخي، وهو هدف يرمي إلى الانتقال من زمنية الدلالة إلى عموميتها، من المحدّد إلى الحوادث المتجددة في الزمان، وهذا بذاته دال على الوعي بقيمة السياق وأهميته في فهم النص، ودال أيضا على الوعي بخطورته وقدرته على تجميد النص بتزمينه في نقطة محددة"

# - القراءة الحداثية للنص القرآني:

هناك نوع من القراءة انتهجتها اللسانيات المعاصرة تسمى القراءة الحداثية وقد تبناها مجموعة من الباحثين العرب من أمثال محد أركون ونصر حامد أبو زيد، وغيرهم، يقول عنها علي حرب: "هنا لا يقف ناقد العقل الإسلامي واللوغوس القرآني موقف الإعجاب من ظاهرة الوحي وأعجوبة التنزيل، بل يقوم بعمل الحفر والتفكيك، ولاشك أن مشل هذه القراءة للقرآن هي أجدى وأخصب من القراءات الأيدلوجية النبجيلية التي تتعامل مع النص بوصفه معرفة ميتة أي جاهزة نحائيا" 2، يعتمد أهل هذه القراءة على تطبيق مناهج لسانية غربية مثل تفكيكية جاك دريدا، نظرية موت المؤلف لميشال فوكو، كما أضّا تنزل النص القرآني إلى مرتبة النصوص البشرية، فتتعامل معه من دون أي تحفظات أو مرجعية دينية ومن دون النّظر إلى المتكلم به، يقول مُحجد أركون: "إنّما كلّ ما أسعى إليه هو محاولة فرض قراءة تاريخية للنص القرآني، قراءة تمتنع منذ الآن فصاعدا عن أيّة عملية إسقاط أيدلوجية على هذا النص هذا هو هدفي الأساسي" 3، يحاول مجد أركون أن يحصر جاهلي لينفي بالتبعية وجود أدب جاهلي، وأثار هذا الكتاب حالة من الاستنفار، نتج عنها ظهور كتابات نقدية لذفي ما جاء به طه حسين، ومن الآلبات التي يستخدمها محمد الاستنفار، نتج عنها ظهور كتابات نقدية لنفي ما جاء به طه حسين، ومن الآلبات التي يستخدمها محمد المنهج النص القرآنية قراءة النص القرآني:

2 علي حرب، نقد النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط4، 2005م، ص67

 $<sup>^{1}</sup>$  خالد محمد صبري، المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

#### الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

الزحزحة، الحفر الأركيولوجي، التفكيك، لذا فإنّ الحداثين يقرؤون النص القرآني بعيدا عن أي قداسة أو معتقد ديني.

# النص القرآني بين مقصدية الشارع و تقبلية المتلقي:

صنف سعد مصلوح معايير النصية التي جاء بها ديبوجراند على ثلاثة مستويات كما يلي:

- ✔ صنف يتصل بالنص،و يشمل معياري الاتساق والانسجام.
- ✓ صنف يتصل بمنتج النص و متلقيه، و يشمل المقصدية والمقبولية.

صنف يتصل بظروف إنتاج النص وتلقيه، ويندرج ضمنه معياري السياق والتناص" أ، فجعل القصد والقبول في مستوى واحد باعتبار أن القصدية تتعلق بمنتج النص (المتكلم)، والمقبولية تختص بمستقبل النص (المتلقي قارئا أو مستمعا)، والنص القرآني كغيره من النصوص رسالة بين طرفين، الأول منتجه وهو الحق تبارك وتعالى، والثاني مجموعة من المتلقين أولهم النبي شي أثم الصحابة، ثم العلماء المسلمين في كل العصور، وهؤلاء المتلقين وقع ويقع على عاتقهم قراءة هذا النص وفك شفراته، يقول حامد نصر أبو زيد في مقدمة كتابه: "لابد من البحث عن آلية تقرأ الماضي، ما يجعله مستمرا في الحاضر، ودافعا إلى الترقي، وحافزا على الإصلاح والتمدن" في فالقراءة نوع من التفاعل بين النص وقارئه، وهذا يجعله مستمرا في الزمان والمكان، حتى يتم الوقوف على أسرار النص وإشاراته، ثم الحكم على اتساقه وانسجامه، فالنص القرآني مدونة لسانية تتأسس على بناء داخلي وخارجي محكم النسج، وله من الخصوصيات التعبيرية والبيانية ما تجعل الدرس اللساني الحديث غير قادر على احتواء ما تضمن من ظواهر لغوية.

# المبحث الثانى: المدونة اللسانية للقرآن الكريم:

# أ- البناء الشكلى للمدونة القرآنية:

يتشكل النظام القرآني باعتباره بنية نصية كلية من وحدات لغوية صغرى متنوعة التركيب بين مركبات اسمية وأخرى جملية اصطلح على تسميتها بالآيات القرآنية، تتلاحم فيما بينها لتكون سورة قرآنية لها اسم ومحتوى، كما تتجمع وتتلاحم السور القرآنية لتكوّن في مجموعها القرآن الكريم والذي يمثل البنية النصية الكبرى، فما المقصود بالآية؟ وما المقصود بالسورة؟

# ◄ مصطلح الآية: تطلق الآية في اللغة على معان متعددة منها:

- العلامة لقوله تعالى:"إن آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم) أي علامة ملكه.

\_

<sup>1</sup> أحمد عفيفي، المرجع السابق، ص 76

ي ي المعرب على المعرب، المعرب، المعرب، المعرب، المعرب، المركز الثقافي العربي، الدر البضاء، المغرب، ص: و أنصر حامد أبو زيد، إشكالية القراءة و آليات التأويل (المقدمة)،المركز الثقافي العربي، الدر البضاء، المغرب، ص: و

#### لفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

- الدليل لقوله تعالى: ( ومن آياته أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون) أي دلائل قدرته.
  - العبرة لقوله تعالى: (إن في ذلك لآية وماكان أكثرهم مؤمنين) أي عبرة لمن بعدهم.
- المعجزة لقوله تعالى: (سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بينة)، أي من معجزة واضحة إلى غير ذلك من المعاني. "<sup>1</sup> وأما في اصطلاح علماء القرآن فهي: "جزء من السورة لها بداية ونهاية وآخرها يسمى فاصلة"<sup>2</sup>
- وتعد الآية أكبر وحدة في التحليل اللساني للنص القرآني باعتبارها نص، ويختلف حجمها فتقصر حتى تكون مكونا إسمياكما في قوله (مدهامتان) وتطول حتى تتجاوز جملا وتبلغ الصفحة كما في (البقرة الآية 282) وهذا ما جاء في تعريف هاليداي للنص باعتباره وحدة دلالية ليس لها حجم محدد، فالملاحظ أنَّ كل سورة تميزت بتعداد آياتها، وما من أحد تكلم عن النص القرآني إلا وذكر لفظ آية أو سورة، ولم نر حديثا بخلاف ذلك، وانطلاقا من هذا الطرح فإنَّ أولى خصوصيات النظام اللغوي للقرآن الكريم أنه نص مكوَّن من آيات يضم بعضها بعضا على مستوى القاعدة لتشكل سورة، وسورا يضم بعضها بعضا على السورة وعلى الكتاب.

#### الفاصلة القرآنية:

لاحظ العلماء أثناء عملية القراءة وجود إيقاع صوتي بين آيات السورة الواحدة يخلق نوعا من التناغم والتعالق الصوتي بين الآيات بصورة آلية، يسهم في فهم المعنى المقصود، فأطلقوا عليه مصطلح الفاصلة القرآنية تمييزا له عن الشعر وعن السجع، ويعود الفضل في الكلام عن الفاصلة إلى علماء العربية قدامى ومحدثين من أمثال الخليل وسيبوية والجاحظ والرماني والباقلاني وأبي الحسن الأشعري، والطوفي، وابن الصائغ، وسيد قطب وغيرهم و استندوا في ذلك لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَهُم بِحِتَبِ فَصَلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ في الأعراف [52]، واجتهدوا في تمييزها عن موسيقى قوافي الشعر وعن سجعة النثر، لتكون من خصوصيات النص القرآني، فما هي الفاصلة القرآنية؟

تقع الفاصلة القرآنية آخر كل آية، ولها أشكال متنوعة وإيقاع مختلف ومتميز من آية إلى أخرى حسب الغرض الذي يريده الشارع، يقول مُحَدَّد الحسناوي: "الفاصلة آخر الآية كقافية الشعر وسجعة النشر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجد أبو شهبة، المدخل لدر اسة القرآن الكريم، دار اللواء للنشر، ط3، الرياض، السعودية، ص 312

<sup>2</sup> محمد أبو شهبة، المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>\*</sup> المثماثلة: تلتزم الفواصل حرف روي واحد أو أكثر قبل الروي، و تشيع في السور الآيات و السور المكية (القمر،العصر، الكوثر،الشمس،الإخلاص،الناس، المنافقون، الفيل، الأعلى، الليل،القدر).

<sup>\*</sup>المُتقاربة:تقاربُ حروفُ الروي موسيقياً (الميم والنون أو الدال و الباء)، و تشيع في السور المدنية مثل سورة قاف و سورة النون، سورة الفاتحة. \*المنفردة:و هي نادرة وردت الفاصلة الأخيرة من سورة الضحي"و أما بنعمة ربك فحدث".

والتفصيل - توافق آخر الآي في حروف الروي أو الوزن مما يقتضيه المعنى وتستريح إليه النفوس" وجاء هذا التعريف بعدما استعرض للأقوال المشهورة حول مفهوم الفاصلة، فالفاصلة قرينة لفظية وصوتية ذات نغم متميز تقوم على مجموعة من الأركان، ولم يختلف أحد في تسميتها فهي تسمية مناسبة لعملها، كونما تفصل بين الآيات وفق نظام معين لايدخل في عمود الشعر ولا في سجع النشر، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَبُّولِ كَوْمِ فَ وَمَا فَهُ عَمُونَ هَ وَلَا بِقَوْلِ صَاهِنِ قَلِيلاً مَا تَنَكُرُونَ فَى تَنْبِيلٌ مِن رَبِّ الْمُسْلَمِينَ فَى ﴾ الحاقة 40-43 فو يراها السيد خضرائها: " ... آخر أصوات صيغة صرفية اسمية أو فعلية مختارة بعناية لتكون نهاية آية قرآنية، وهذاه الصيغة الصرفية ذات موقع إعرابي في جملتها... وهذا الموقع الإعرابي هو نتاج عمليات نحوية متنوعة من التقديم والتأخير والحذف والزيادة، أو الرفع والنصب والجر، والفاصلة بعد هذا كله ذات دلالة محددة مرتبطة بمضمون آيتها من جهة ومؤدية دورها في الإيقاع الجميل" في نتسع مجال هذه الظاهرة ليشمل المستوى الصوتي كونما تتميز بالايقاع المتوازن المنتظم بين الآيات فيحدث نغما موسيقيا يؤثر في المتلقي، ثم المستوى الصوفي فهي من مكونات الصيغة الصوفية تخضع لوزن معين وليست حرف روي فقط، ثم المستوى الصرفية فهي من مكونات الصيغة الصرفية تخضع لوزن معين وليست حرف روي فقط، ثم المستوى

كما أنها تزيد المعنى قوة وتصويرا حسيا، وهنا يذكر مُحُد حسناوي نقلا عن السيد قطب قوله:" نرى نوعا من التناسق العجيب بين الحاقة والقارعة والطاغية والعاتية والرابية والدكة الواحدة والواقعة، تناسق اللفظ والجرس وتناسق المناظر التي تخيل للحس أنها جميعها ثائرة فائرة، طاعنة، عامرة، تذرع الحس طولا وعرضا، وتملؤه هولا و روعا، وتهزه من أعماقه هزا. "3، ولها وقع موسيقي يحدث ارتياحا نفسيا لدى القارئ أو المستمع يجعلهما في حالة من التدبر والتأمل الفكري والروحي لهذا الكون وصانعه.

# ■ مقومات الفاصلة القرآنية:

اتفق الباحثون على أن الفاصلة القرآنية تقوم على مقوّمين رئيسيين الوقف والإيقاع المتوازن، وهي:

- 1- الوقف: يظهر عمل الفاصلة في القراءة القرآنية، حيث يقف القارئ على رؤوس الآي بالتزام حالة من السكون، تخالف الحركة الإعرابية لآخر الكلمة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَخْرُ ۞ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ۞ ﴾ الكيوثر [1-3]، فالوقف على السكون يحقق الانسجام الموسيقي وهو الغالب على الآي القرآني، وتوجد حالات أخرى للوقف، وهي:
- ◄ الوقف على النون المنصوبة بالألف، قالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْعَادِيَاتِ ضَبْحًا ۞ فَٱلْمُورِيَاتِ قَدْحًا ۞ فَٱلْمُغِيرَتِ ضَبْحًا ۞ ﴾ العاديات [3-1]

النحوي لأن موقعها الإعرابي يجعلها تتأثر بمجموعة من المتغييرات النحوية.

166

<sup>1</sup> مجد الحسناوي، الفاصلة في القرآن، دار عمار، عمان، الأردن، ط2، 2000، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>السيد خصر ، فواصل الآيات القرآنية - دراسة بلاغية دلالية، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر ، ط2، 2009، ص13

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد حسناوي، المرجع نفسه، ص67

# لفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

- الوقف على "ها" ضمير المؤنثة الغائبة: قال تَعَالى: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَلَهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ۞ وَقَالَ وَقَالَ أَلْمَانُ مَا لَهَا ۞ يَوْمَدِ تُحَدّثُ أَخْبَارِهَا ۞ ﴾ الزلزلة [1-4]
- ◄ الوقف بحاء السكت مع ياء المتكلم في القليال من الآيات في سورتي" القارعة" و"الحاقة" مثل: (وأما من أوتي كتابه بشماله فيقول يا ليتني لم أوت كتابيه، ولم أدر ما حسابيه، يا ليتها كانت القاضية، ما أغنى عني ماليه، هلك عني سلطانية)، لكن المألوف السائد في ياء المتكلم حين تقع في رؤوس الآيات هو أن تحذف (فإياي فاتقون) البقرة 41، (لكم دينكم ولي دين) الكافرون/ 6." إذا كان الوقف يخالف الحركة الإعرابية فإن عمله يقوم على أساس الاستعمال الأدائي في القراءة أو التلاوة، وهذا الاستعمال بشكل ظاهر في تماسك الآيات، وهذا يدخل ضمن الانسجام الصوتي للنص، يقول تمام حسان:" ومن هنا اختار الاستعمال أن ينشئ ظاهرة الوقف دفعا للتنافر، ودلالة على انتهاء الدفعة الكلامي، وهو موقع يرتبط بتمام المعنى جزئيا أو كليا"²
- 2- الإيقاع المتوازن: تتنوع الفاصلة القرآنية إما بالنّظر إلى حروف الروي في آخر الآيات، وإما بالنظر إلى الوزن الذي يظهر على مستوى الكلمات الآخيرة من الآيات، فبالنسبة إلى حروف الروي توجد ثلاثة أنواع، هي :المتماثلة\* والمتقاربة\* و المنفردة\*، وبالنسبة للوزن، فقد وجد الباحثون أن الفاصلة خمسة أنواع: المتوازي، المطرّف، المتوازن، المرضّع، المتماثل، كما هو مقعّد له في قانون السجع الذي أوجده أصحاب البديع، فيقصد بالمتوازي "رعاية الكلمتين الأخيرتين في الوزن والرّوي"، قالتَعَانى: ﴿ قَالَ مَعْ الله الله الفواصل في أوجده أصحاب البديع، فيقصد بالمتوازي "رعاية الكلمتين الأخيرتين في الوزن والرّوي"، قالتَعَانى: ﴿ قَالَ الله الفواصل في حروف السجع لا في الوزن قال تَعَانى: ﴿ وَالْ الله وَقَالًا ﴿ وَقَدْ خَلْقَكُم الطّورُا ﴾ و صحاب الموت حروف السجع الله الموزن قبل الموزن دون التقفية، قال تَعَانى: ﴿ وَالْ المُسْتَقِيمَ الله المواصل وزنا وتففية وتتقابل فيه عناصر القرائن قال تَعَانى: ﴿ إِنَّ إِلَيْمَا الْمُرْطَ الْفُرَاتُ لَهِي تَعِيمِ ﴿ وَالْ الْفُواصل في الفواصل وزنا وتففية وتتقابل فيه عناصر القرائن قال تَعَانى: ﴿ إِنَّ إِلَيْمَا الْمُعَالَى الْفُجَارَ لَهِي تَعِيمِ ﴿ وَإِنَّ الْفُجَارَ لَهِي تَعِيمِ ﴿ وَإِلَّ الْفُجَارَ لَهِي جَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الْفُجَارَ لَهِي جَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الْفُجَارَ لَهِي الفواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالى: ﴿ إِنَّ الْفُواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: ﴿ إِنَّ الْفُواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: ﴿ إِنَّ الْفُعَالَ: ﴿ وَانَ الْفُعَالَ: هَا الْمَعَالَ: ﴿ إِنَّ الْفُعَالَ: هَا المُواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: هَا النفط على المُعَالَ: هُو الْمُعَالَ المُواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: هُو الْمُعَالَ الله المُعْلَدِي الفواصل هي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: هُو الْمُعَالَ الْمُواصل عي ذلك ترصيعا، قال تَعَالَ: هُو الْمُعَالَ المُعَالَ المُعَالَ المُعَالَ المُعَالَ الْمُعَالَ الْمُعَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محجد حسناوي، المرجع نفسه، ص 136 و 137

عبه مساوي مطربع مساء على 150 و 151 أن الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، (دط)، 1994، ص271 على المغرب، (دط)، 1994، ص271

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد حسناوي، المرجع نفسه، ص 149

#### قراءات في خصوصيات التعبير القرآني - سور وآيات قرآنية أنموذجا-

﴿ وَٱلطُّورِ ۞ وَكِتَبِ مَّسْطُورٍ ۞ فِي رَقِّ مَّنشُورٍ ۞ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ۞ وَٱلسَّقْفِ ٱلْمَرْفُوعِ ۞ وَٱلْبَحْرِ

ٱلْمَسْجُورِ 🕤 ﴾ الطور [1-6]

بينما ذهب تمام حسان إلى أن ما يحدث على مستوى الفاصلة القرآنية إيقاع متوازن وليس وزنا، وبمذا يختلف النص القرآني عن الشعر، يقول في إطار تمييزه بين الفاصلة القرآنية والقافية الشعرية:" أما الفاصلة، فبلا تلتزم شيئا من ذلك(يقصد عمود الشعر) إذ تراهبا تجري في عبدد من آيات السورة على نمط، ولكنها سرعان ما تتحول عنه إلى نمط آخر" ، وهذا الإيقاع المتوازن يحدث خفّة على اللسان في تلاوة النص، وراحة في النفس والأذن عند سماعه.

ويـرى السـيد قطـب:"أن النسـق القـرآني قـد جمـع بـين النثـر والشـعر جميعـا، فقـد أعفـي التعبـير مـن قيـود القافية الموحدة والتفعيلات التامة، فنال بذلك حرية التعبير الكاملة عن جميع أغراضه العامة وأخذ في الوقت ذاته من الشعر الموسيقي الداخلية، والفواصل المتقاربة في الوزن التي تغني عن التفاعيل، والتقفية التي تغني عن القوافي"2 و بمذا تكون القافية في الشعر، والسجع في النثر، والفاصلة اختص بما القرآن الكريم.

# ✓ مصطلح السورة:

جاء في تفسير الخازن(باب التأويل في معاني التنزيل) أن الدلالة اللغوية للسورة قوله: "أن تكون السورة مأخوذة من سورة البناء،أي القطعة منه،فكما أن البناء يقوم سورة بعد سورة، كذلك القرآن، فالله عز وجل نزله على رسوله ﷺ- مفرقا في ثلاثة وعشرين عاما، حتى اكتمل بناءه"3 وفي اصطلاح الزركشي يقول:" طائفة من القرآن مستقلة، تشمل على آي ذي فاتحة وخاتمة، وأقلها ثلاث آيات أو هي، الطائفة من القرآن المسماة باسم خاص، بتوقيف من النبي-صل الله عليه وسلم-"4 فكل من الآية والسورة يشتركان في كونهما قطعة من القرآن الكريم، ذات حجم معين مكتمل الدلالة ، ولهما بداية وخاتمة، والإعجاز البياني يقع على الآيات كما يقع على السور، فبلا فرق بين سورة الكوثر وسورة والبقرة، وتمثل السورة بنية نصية صغرى تبتدئ باسمها ولها موضوع تختص به وتفاصيل جزئية تتعلق بهذا الموضوع تظهر في دلالة الآيات التي تحتويها السورة، فسورة يوسف تتحـدث عـن قصـته وسـورة إبـراهيم تتحـدث عنـه، وسـورة النسـاء تتحـدث عـن مالهن وما عليهن وسورة آل عمران تتحدث عن قصصهم وهذا لا يعني أن السور مستقلة عن بعضها استقلالية مطلقة، بل ثمة علاقات معنوية تربط بين السور تجعل بينها تناسبا وتعالقا.

168

 $<sup>^{2}</sup>$  تمام حسان، البيان في روائع القرآن- دراسة لغوية وأسلوبية، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1993 ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار المعارف، مصر، (دت)، ص85.  $^{3}$  علاء الدين ابر اهيم البغدادي، تفسير الخازن، المكتبة التجارية الكبرى، (دت)، ج1، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، 1984 ،ص324و 325

#### الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

وقد تنوعت السور في القرآن الكريم بين السور الطوال والسور القصار وهذا لا يمس بقيمة الإعجاز في النظم في كليهما، بل إن الإعجاز في الآية القصيرة يماثل الإعجاز في السورة الطويلة، ولعلماء الشريعة قول مطول في أنواع السور باعتبار الطول والقصر و باعتبارات أخرى لا تدخل في اختصاص البحث.

# منهج ترتیب الآیات والسور القرآنیة:

إن ترتيب الآيات والسور أمر يمس بانسجام النص القرآني، لأن ترتيب الخطاب يسهم في تحقق النصية، فترتيب الآيات و السور في الترول يختلف عن ترتيبها في المصحف الشريف، فقد نزلت أول الأمر شفاهة بطريق الوحي ولقنها النّبي صلّى الله عليه وسلم للصحابة بذات الطريقة، فكانت نصا منطوقا، ثم بدأت مرحلة تدوينها في المصاحف فتحوّلت إلى نص مكتوب يتخلف ترتيبه عن المنطوق، ويستنبط السيوطي الغاية من هذا الاختلاف، فيقول: "فهو في ترتيبه النزولي منهج لتأسيس دعوة وأسلوب إقناع بعقيدة، وطريقة تبشير وإنذار، ودحض كامل لمنطق الإلحاد المريض، وهو في ترتيبه المصحفي أسلوب حياة، وبناء وحضارة، ودستور للعالم كله، محيط بكل صغيرة وكبيرة من حاجاته ومطالبه، أحكم ترتيبه من هذه الوجهة ليكون هداية للمؤمنين أله القرآن متفرقا حسب الظروف التي يقضيها الحال أو الموقف، إما إجابة عن مسألة أو دحض لمنطق تفكير مخالف للشرع أو نصرة مظلوم، أو كشف أمر يهم المسلمين أو بجموعة آيات أو تنزل سورة بأكملها لأجل ذلك، بينما ترتيب الآيات والسور في المصاحف يجعله دستورا يتضمن مقاصد أخرى ويؤسس لبناء مجتمع راقي بما يضمة ترتيب الآيات والسور في المصاحف يجعله دستورا يتضمن مقاصد أخرى ويؤسس لبناء مجتمع راقي بما يضمة توقعها في المصحف، كما أن ترتيب الآيات في سورها أمر توقيفي وليس اجتهادي، ليخرج بذلك النص القرآني عن إرادة البشر، جاء في تفسير الزمخشري قوله: " فإن قلت ما بالهم عدو بعض الفواتح آية دون بعض، قلت: هذا علم توقيفي لا لامجال للقياس فيه كمعوفة السور."<sup>2</sup>

يقول صاحب النبأ العظيم: "اعمد إلى سورة من تلك السور التي تتناول أكثر من معنى واحد، وما أكثرها في القرآن - فهي جمهرته - وتنقل بفكرك معها مرحلة مرحلة، ثم ارجع البصر كرتين: كيف بدئت؟ وكيف ختمت؟ وكيف تقابلت أوضاعها وتعادلت؟ وكيف تلاقت أركانها وتعانقت؟ وكيف ازدوجت مقدماتها بنتائجها ووطنات أولاها لأخراها؟ وأنا لك زعيم بأنك لن تجد ألبته في نظام معانيها أو مبانيها ما تعرف به أكانت هذه السورة قد نزلت في نجم واحد أم في نجوم شتى؟...إنك لتقرأ السورة الطويلة المنجمة

\_

<sup>.</sup>  $^{1}$  جلال الدين السيوطي، تناسق الدرر في تناسب السور، تح: عبد القادر أحمد عطا، دار الكتب العلمية ببيروت،  $^{1}$ 

<sup>2</sup>مجد أبو شهبة، المرجع نفسه، ص 316

# الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

يحسبها الجاهل أضغاثا من المعاني حشيت حشوا، وأوزاعا من المعاني جمعت عفوا، فإذا هي لو تدبرت بنية متماسكة، قد بنيت من المقاصد الكلية على أساس وأصول، وأقيم على كل أصل منها شعب وفصول، وامتد من كل شعبة منها فروع تقصر وتطول، فلا تزال تنتقل بين أجزائها كما تنتقل بين حجرات وأفنية في بنيان واحد قد وضع رسمه مرة واحدة: لا تحس بشيء من تناكر الأوضاع في التقسيم والتنسيق، ولا بشيء من الانفصال في الخروج من طريق إلى طريق، بل ترى بين الأجناس المختلفة تمام الألفة، كما ترى بين آحاد الجنس الواحد نهاية التضام والالتحام، كل ذلك بغير تكلف ولا استعانة بأمر من خارج المعاني أنفسها، وإنما هو:حسن السياق ولطف التمهيد في مطلع كل غرض ومقطعه وأثنائه، يريك المنفصل متصلا، والمختلف مؤتلفا"1

# ج/فواتح السور:

جاء الحديث عن فواتح السور القرآنية في العديد من المؤلفات العربية قديمها وحديثها، فقد أفرده بالتأليف ابن أبي الأصبع في كتابه الخواطر السوائح في أسرار الفواتح متبعا منهجا رياضيا عقليا لفواتح السور، يظهر من خلاله الإعجاز في القرآن الكريم، وقد كان مرجعا مهما للكثير من التأليفات<sup>2</sup>، وتلخص الطالبة الباحثة ما قاله العلماء حول هذه الفواتح على النحو التالي: " أما فواتح السور فهي على نوعان : معربة ومعجمة

أولا/ المعربة: و جاءت في خمسة وثمانون سورة، وتنوعت في ثمانية أساليب بلاغية:

- 1- "فواتح جاءت بالثناء على الله عز وجل، وهي قسمان: الأول الحمد في خمس سور، وتبارك في سورتين، والثاني في سبع سور.
- 2- فواتح جاءت بالنداء في عشر سور: خمس بنداء الرسول صل الله عليه وسلم، وهي الأحزاب والطلاق والتحريم والمزمل والمدثر، وخمس بنداء الأمة، وهي النساء والمائدة والحجرات والممتحنة.
- 3- فواتح بالجمل الخبرية في ثلاثة و عشرون سورة ، و هي الأنفال، التوبة، النحل، الأنبياء، المؤمنون، النور، السجدة، مُحِد، الفتح، القمر، الرحمن، المجادلة، الحاقة، المعارج، نوح، القيامة، البلد، عبس، القدر، البينة، القارعة، التكاثر، الكوثر.

<sup>2</sup> ينظر :الزركشي في البرهان، والسيوطي في الإتقان، والدكتور صبحي الصالحُ في مباحث في علوم القرآن، ومحمد حسناوي في الفاصلة القرآنية.

170

أعجد عبد الله دراز، النبأ العظيم -نظرات جديدة في القرآن ،دار القلم ،الكويت ،(دت)، ص 154و 155

- 4- فواتح بالقسم في خمس عشرة سورة، و هي الصافات، البروج، الطارق، النجم، الفجر، الشمس، الليل، الضحى، العصر، الذاريات، المرسلات، الطور، التين، النزعات، العديات.
  - 5 فواتح بالشرط في سبع سور، وهي الواقعة، المنافقون، التكوير، الانفطار، الانشقاق، الزلزلة، النصر.
    - 6- فواتح بالأمر في ست سور، وهي الجن، العلق، الكافرون، الإخلاص، الفلق، الناس.
    - 7- فواتح بالاستفهام في ست سور، وهي الإنسان، النبأ، الغاشية، الانشراح، الفيل، الماعون
      - 8- فواتح بالدعاء في ثلاث سور، وهي المطففين، الهمزة، المسد.
- 9- وافتتحت سورة قريش بأسلوب التعليل. "1 في حين جعلها ابن أبي الأصبع خمسة أنواع: الخبر والقسم والاستخبار والشرط والأمر لتكون متماثلة مع الفواتح المعجمة، خمسة مقابلة خمسة ليظهر الإعجاز من طرق شتى.

### ثانيا: المعجمة (حروف التهجي)

## أ/ أقسام الفواتح المعجمة

اتفق علماء القرآن على أنها تركيب لغوي يتألف من حروف مقطعة افتتحت بها تسعة وعشرون سورة، وهي خمسة أقسام:

- -1 المفتتحة بحرف واحد في ثلاث سور هي: صاد(-1)، قاف(-1)، القلم (-1)
- -2 المركبة من حرفين وافتتحت بها عشر سور هي: الحواميم (-4)، طه (طه)، النمل (-4)، يس (-2)
- 3- المركبة من ثلاثة حروف، وتضم 13 سورة: 6 بلفظ (ألم)، و5 بلفظ (ألر)، 2 بلفظ (طسم).
  - 4- المركبة من أربعة أحرف، و توجد في سورتين: الأعراف (ألمص) و الرعد (ألمر)
  - $^{2}$  المركبة بخمسة أحرف و افتتحت بها سورة مريم (كهيعص)، و الشورى (حم عسق) $^{2}$

## ب/ دلالة الفواتح المعجمة:

اختصت لغة القرآن بنوع خاص من المفردات عن لغة العرب، والقصد هنا متوجه نحو السور المفتتحة بحروف التهجي أو الحروف المقطعة، حيث اختلف العلماء في دلالتها والغرض من استخدامها، وقد عرض ابن أبي الأصبع المصري لهذا الخلاف بشكل مفصل في كتابه الخواطر السوائح في أسرار الفواتح، حيث ذكر أن فريقا من العلماء اعتبر حروف التهجي من الآي المتشابه والسر الذي لا يعلمه إلا الله من أمثال الشعبي

<sup>2</sup> ينظر: ابن أبي الأصبع المصري، الخواطر السوانح في أسرار الفواتح، نح: حنفي مجد شرف، (دا)، (دت) ص 25 و 26

\_

<sup>1</sup> ينظر: جلال الدين السيوطي، الإنقان في علوم القرآن، ص 626 ، محد الحسناوي، الفاصلة في القرآن ، ص200

وأبو بكر الأنباري متبعين في ذلك أبو بكر الصديق وعلي كرم الله وجهه، وفريق آخر يضم اتجاهات مختلفة قدمت لهذه الفواتح تفسيرات ودلالات معينة، وصلت إلى أكثر من عشرين رأيا، منها:

- 1- "أنها أسماء للسور القرآنية معتمدين على ما تفعله العرب في تسمية الأشياء بالحروف، فكانت تسمي الحوت نونا والجبل قافا، و بحذا قال الخليل و سبيوه و ابن قتيبة.
- 2- أنما أسماء أو بعض أسماء أو إشارة إلى اسم الله تعالى مستدلين بقول على في أنه كان يقول: يا كه يعص، و يا حمعسق اغفر لي، وقول ابن عباس في: الألف من (ألم) إشارة إلى أنه تعالى أحد، أول آخر أزلى، واللام إشارة إلى أنه لطيف، والميم إشارة إلى أنه ملك، مجيد، منان.
  - 3- أن بعضها رمز لأسماء الله، وفسروا (ألم) بـ(أنزل الله الكتاب على لسان جبريل إلى مُحَدِّكَ اللهِ).
- 4- أنها أسلوب في الإعجاز بالحروف أيضا إضافة إلى الإعجاز بالآيات والسور تحديا لأهل البلاغة والفصاحة.
  - 5- أنها حروف لتنبيه المشركين بأن هذا الكلام أمر عظيم وجب الالتفات إليه والاستماع لما يدعو له.
- 6- أنها تعبر عن مدة أقوام، ومقدار آجالهم بطريقة "حساب الجمّل"\*، حيث (الم) معناها أن منتهى أجل أمة مُجّد إحدى و سبعون سنة، و(ألمص) فهي مائة و إحدى وستون سنة.
- 7- وقيل أنها حروف للدلالة عن انقطاع كلام، واستئناف كلام جديد، وقال الكلبي أنها قسم، وقيل أنها حروف ثناء أثنى الله بما على نفسه، انتهى"1
- 8-و قد أورد الدكتور صالح الصبحي مجموع التأويلات لحروف التهجي كما جاءت عن أصحابا في كتابه مباحث في علوم القرآن<sup>2</sup>، و ناقشها، و أثبت أنها ليست يقينية و غير مؤسسة على حجج مقنعة، ثم يدعم رأيه بمقولة السيد رشيد رضا صاحب تفسير المنار الذي يرى أن دلالة حروف التهجي لاتعدو كونها أدوات لتنبيه المشركين، ولتنبيه أهل الكتاب لما يذكر بعدها، و مما جاء في تفسير المنار:" من حسن البيان و بلاغة التعبير، التي غايتها إفهام المراد مع الإقتاع و التأثير، أن ينبه المتكلم المخاطب إلى مهمات كلامه والمقاصد الأولى بها، ويحرص على أن يحيط علمه بما يريده هو منها، و يجتهد في إنزالها من نفسه في أفضل منازلها، ومن ذلك التنبيه لها قبل البدء بها لكيلا يفوته شيء منها، وقد جعلت العرب منه هاء التنبيه وأداة الاستفتاح، فأي غرابة في أن يزيد عليها القرآن الذي بلغ حد الإعجاز في البلاغة وحسن البيان، ويجب أن يكون الإمام المقتدى، كما أنه هو الإمام

بين بي المحمل: عبارة عن جدول يضم حروفا تقابلها أعداد تعبر عن عدد السنوات \* حساب الجمّل: عبارة عن جدول يضم حروفا تقابلها أعداد تعبر عن عدد السنوات

<sup>2</sup> صالح الصبحي، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط10، 1977، ص 240 و ما بعدها.

<sup>1</sup> ابن أبي الأصبع، المرجع السابق، تح :حنفي محمد شرف ،ص43

في الإصلاح والهدى، ومنه ما يقع في أثناء الخطاب من رفع الصوت وتكييفه بما تقتضيه الحال من صيحة التخويف والزجر، أو غنة الاسترحام والعطف، أو رنة النعي وإثارة الحزن، أو نغمة التشويق والشجو، أو هيعة الاستصراخ عند الفزع، أو صخب التهويش وقت الجدل، ومنه الاستعانة بالإشارات وتصوير المعاني بالحركات، ومنه كتابة بعض الكلمات أو الجمل بحروف كبيرة أو وضع خط فوقها أو تحتها... "أ وذكر صالح صبحي أن هذا الرأي وجد في تفسير الرازي وابن جرير وابن كثير، و وجد أيضا عند الزركشي في البرهان، و عند السيوطي في الإتقان "2

# ج/ دلالة فواتح السور عند ابن أبي الأصبع المصري:

لقد أثبت ابن أبي الأصبع أن فواتح السور المعجمة كالفواتح المعربة لا فرق بينها سوى أن الأولى جاءت بأسلوب متميز، حيث أن هذه الفواتح المعجمة ليست لها دلالة لغوية صريحة لذلك اختلف العلماء في تفسيرها، ويعد ابن أبي الأصبع واحدا من الذين بحثوا في أسرار جميع فواتح السور معربها و معجمها باعتماده منهجا رياضيا في استنباط الحقائق، وقد توصل بطريق الاستدلال إلى أن الفواتح المعجمة دالة على الصانع والمصنوعات، الكليات والجزئيات، البسائط والمركبات، ومن أجل ذلك، جعل ميزان بحثه يقوم على كفتين، اليمنى وضع فيها الفواتح المعجمة إذ يعتبرها الأصل، والكفة اليسرى خاصة بالفواتح المعربة لأنه فرع لذاك الأصل، كما أنه اتخذ من جدول حساب الجمّل آلية في بلوغ غايته.

# جدول حساب الجمّل:

| U | ص | ف | ع | س | ن | م | J | ك | ي | ط | ح | ز | و | ھ | د | ج | ب | ĺ |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
|   | 9 | 8 | 7 | 6 | 5 | 4 | 3 | 2 | 1 | 9 | 8 | 7 | 6 | 5 | 4 | 3 | 2 | 1 |
| ( | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |

| غ    | ظ   | ض   | ذ   | خ   | ث   | ت   | ش   | ر   | ق   |
|------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|
| 1000 | 900 | 800 | 700 | 600 | 500 | 400 | 300 | 200 | 100 |

بدأ بتحليل أول الفواتح المعجمة (ألم) و ربطها بأول الفواتح المعربة (الحمد) ليثبت أن الحروف المشتركة بينهما لهما نفس الوظيفة و المعنى.

فاتحة البقرة (آلم) \_\_\_\_\_ فاتحة أم الكتاب (الحمد)

2 صالح الصبحى، المرجع نفسه، ص244

 $<sup>^{1}</sup>$  صالح الصبحي، المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

حرف الألف كان البداية في الفاتحين، و هو حرف بسيط يدخل في تأليف جميع الحروف المركبة والكلمات والمفردات ويقابله في جدول حساب الجمَّل العدد واحد (1) والعدد واحد بسيط تتركب منه جميع الأعداد يقول ابن الأصبع في هذا "فثبت أنحا- الألف- فيهما -يقصد الفاتحين -مشيرة إلى الصانع سبحانه بدليل الالتزام لأنه تعالى ذكره واحد من غير تكثير ،مدبر من غير بشير و لا وزير ،ليست أوليته مسبوقة بشيء كما أن أولية الألف ليست مسبوقة بحرف من الحروف ، والواحد الذي تضمنته ليس مسبوقا بعدد من الأعداد (...) و أما اللام و الميم اللتان هما بقية (ألم) خلعها من العدد سبعون ... أعني سبعة تكررت عشر مرات ومن هذا العدد نستنبط الاستدلال على المصنوعات "أ، و يقصد بالمصنوعات ما خلق الله سبحانه وتعالى في الدنيا و الآخرة و هي الكليات المتمثلة في: السموات السبع، الأرضين السبع، الكواكب السبعة، الأقاليم السبعة، المعادن السبعة، الحيوانات السبعة، الليالي السبعة والأيام السبعة، وأبواب النيران السبعة ،درجات الجنة السبعة و هي تمام العشرة،" فأول الفواتح المعجمة جاءت ثلاثة أحرف لتكون مشيرة إلى البارئ سبحانه بأول حروفها، وإلى الخلق والأمر ببقية أحرفها"

يقول ابن أبي الأصبع: "فثبت أن مجموع (ألم) دال على الصانع و المصنوعات وكليات الأمور الدنيويات والأخرويات، فمدلول أحرفها الثلاثة مدلول مثيلاتها الموجودة في الفواتح المعربة، و بقية المعربة في الخمد) هي الحاء و الدال، فإن لهما من العدد الحسابي اثني عشر (8+4) كما يظهر في الجدول، وهي دالة على الأبراج الموجودة في السماء، والواردة في قوله تعالى: "والسماء ذات البروج"

كما أنه بحث في جميع السور المفتتحة بلفظة (الحمد) مثل الفاتحة والأنعام والكهف وسبأ وفاطر، فلاحظ أن تلك اللفظة وصلت بتعداد جميع نعم الدنيا والآخرة مثل خلق السموات والأرض والظلمة والنور، وذكر خلق الملائكة وإرسال الرسل للهداية ... و أتيت ذلك بدلالة التضمن والالتزام"<sup>4</sup>

ثم ينتقل إلى الفواتح المعجمة المركبة بحرف واحد وهي (ق) ، (ص)، (ن) الموجودة في ثلاث سور في (ق والقرآن المجيد) (ص و القرآن ذي الذكر) (ن و القلم وما يسطرون)، فوضعها وحكمها الإعرابي يجعلها تأخذ حكم المقسم به (القرآن) (القلم) لأنها معطوفة عليها، أما معاني هذه الحروف (ق) (ص) (ن) فقد كشف عنها كالتالى:

تشير (ق) إلى العدد الحسابي مئة فتعبر بذلك عن أسماء الله تعالى، و(ص) تعبر عن العدد تسعون الحذي يعبر إلى المصنوعات، و(ن) إلى العدد خمسون، يقول: (فدلت ق على أسمائه ودلت ص على

<sup>96</sup> ابن أبى الأصبع المصري، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>97</sup>و ابن أبي الأصبع المصري، المرجع نفسه، ص $^2$ 

<sup>3</sup> ابن أبي الأصبع المصري، المرجع نفسه، ص106

<sup>4</sup> ابن أبى الأصبع المصري، المرجع نفسه، ص106

مصنوعاته ودلّت ن التي لها من العدد الحسابي خمسون وتشير إلى جميع الأمور الأخروية وهي ملك الموت ومنكر ونكير والكتاب و الحساب والميزان والصراط والجنة والنار وأبوابها ورضوان ومالك وخزنة النار والثواب والعقاب والحسنات والسيئات ومجموع ذلك خمسون."<sup>1</sup>

هكذا كلما كشف عن مدلول حرف بحساب الجمّل ساعده ذلك في الكشف عن معاني فواتح أخرى فقد ذهب إلى الجمع بين فاتحة البقرة (ألم) و فاتحة (ص) ليستدل على فاتحة الأعراف (ألمص) فجاءت تأكيدا وتقريرا لحقيقة الصانع الخالق من جهة، وبيان قدرته المتجلية في المصنوعات المذكورة سابقا من جهة أخرى.

جدول توضحي للدلالة النصية لفواتح السور المعجمة عند ابن أبي الأصبع المصري

| دلالتها النصية                   | العدد الحسابي | فاتحتها | اسم السورة                         |
|----------------------------------|---------------|---------|------------------------------------|
| 1:الخالق الصانع الله رب العالمين | 40+30+1       | آلم     | البقرة/آل                          |
| 70: المصنوعات خلق الله و صنعه    |               |         | عمران/العنكبوت/الروم/لقمان/السجدة. |
| 90:المصنوعات                     | 90            | ص       | صاد                                |
| 100:أسماء الله الحسنى            | 100           | ق       | قاف                                |
| 50:الأمور الأخروية               | 50            | ن       | القلم                              |
| 48:المصنوعات                     | 40+8          | ځ       | غافر /فصلت/الزخرف/الدخان/الجاثيـة/ |
|                                  |               |         | الأحقاف                            |
| 14:منزلة القمر في اليوم 14       | 5+9           | طه      | طه                                 |
| 70:المصنوعات خلق الله و صنعه     | 60+10         | یس      | یس                                 |
| (لءم) من آلم) و (ع)              |               |         |                                    |
| المصنوعات                        | 60+9          | طس      | النمل                              |
| 231: الخالق الصانع               | 200+30+1      | آلر     | الحجر /ابراهيم/يونس/هود/يوسف       |
| 109:المصـــنوعات (آيات الله في   | 40+60+9       | طسم     | القصص/الشعراء/                     |
| الكون)                           |               |         |                                    |
| 161:تكرار لتأكيد حقيقة الصانع    | 90+40+30+1    | آلمص    | الأعراف                            |
| والمصنوعات                       |               |         |                                    |
| 271: المصنوعات                   | 200+40+30+1   | آلمر    | الرعد                              |
| 195: المصنوعات                   | +70+10+5+20   | كهيعص   | مــريم                             |

<sup>107</sup> ابن أبى الأصبع المصري، المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

\_

|                | 90          |       |         |
|----------------|-------------|-------|---------|
| 278: المصنوعات | +60+70+40+8 | حمعسق | الشـوري |
|                | 100         |       |         |

إن حقيقة الحروف المعجمة والتي توصل إليها هذا العالم الجليل حينما استدل على خالق هذا الكون، و قدرته التي لا تدركها إلا ذوو العقول، وحينما استدل أيضا على بعض ما خلق الله تعالى وصنع، تؤكد أن الإعجاز القرآني في النظم البياني يظل قائما في حروف مثلما هو موجود في آيات وسور، فكلمة النص تنطبق على سورة وعلى آية وعلى حرف أيضا، واستخدم في بحثه منهجا رياضيا حيث حوّل الحرف إلى أعداد ودلت هذه الأعداد على الصانع وأسماءه وقدرته ومصنوعاته، لكن تبقى بعض الحروف مجهولة مثل السين(س) و الراء(ر) و الياء(ي)، مما يجعلنا نرجع إلى الرأي الذي يرى في هذه الحروف أنها السر الذي لا يعلمه إلا الله.

## 🖊 العلاقات التي تحكم النص القرآني :

#### العلاقات الخارجية:

لا يمكن دراسة وتحليل النص القرآني وفق المنظور البنيوي، لكون النص القرآني يعتمد على العناصر غير اللغوية الخارجة على النص بالدرجة الأولى مثال السياق، لذلك فثمة علاقة تربط النص القرآني بالنصوص الموجودة في الشرائع السابقة كالتوراة والإنجيل والزبور ومن هذه العلاقات يذكرها مُحكَّد مفتاح وهي "علاقة التعضيد وعلاقة الرفع" أ، ويقصد بالأولى موافقة النص القرآني لما جاء في الشرائع السابقة كقوله تعالى: "يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم " فالله عز وجل يدعم ويقرر حكم الصوم وكان قد فرضه على الأمم السابقة، ويقصد بالثانية ما جاء في النص القرآني من إبطال ومخالفة لما جاء في الشرائع السابقة مثل قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبُ وَجْهِكَ فِي الشَمَاءِ فَلَنُولِيَتَنَكَ قِبْلَةٌ تَرْضَلْهَا فَوَلِ

الْحَقُّ مِن رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِل عَمَّا يَعُمَلُونَ ﴿ البقروةِ [144]حيث كانت قبلة الأمم السابقة هي بيت المقدس فتم تحويلها بأمر من الله إلى المسجد الحرام (الكعبة الشريفة) وهذه مخالفة وإبطال بنص قرآني لما شرع في الكتب السماوية السابقة.

### العلاقات الداخلية (الدلالية):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محجد مفتاح، المرجع السابق، ص 198

أما على المستوى الداخلي فهناك علاقات معنوية تربط بين الآيات والسور، ويميز مُجَّد مفتاح بين العلاقات المرفوضة والمهيمنة في النصوص القرآنية:

### العلاقات المرفوضة (علاقة التناقض):

أثبت علماء الأصول أنه لا يوجد في القرآن الكريم تناقض بمعناه المنطقي، فالأمر والنهي الوارد في قضية واحدة وهم باطل، فلا يمكن أن يقع الوجوب والتحريم بصيغة افعل ولا تفعل على نفس الشيء في وقت واحد، لأن ذلك يجعل المتلقي يصوّران هناك خللا في الوحدة البنائية للقرآن الكريم، وهذا ما يسعى إلى إثباته بعض المشتشرقين، ويورد مجًّد مفتاح مقولة أبو زهرة : "وقد يكون سبب التعارض من ناحية توهم أن نصين من النصوص يدلان على حكمين متعارضين، بينما النصان في الواقع لا تعارض في حكمهما، بلل لكل واحد منهما جهة غير جهة الآخر، فالتعارض في عقل المجتهد لا في النص، ولا في مدلوله "أ، ويزيل الشاطي هذا التصور في التعارض بقوله: " الأمران يتواردان على الشيء الواحد باعتبارين إذا كان أحدهما راجعا إلى الجملة والآخر راجع إلى بعض تفاصيلها، وإلى بعض أوصافها أو إلى بعض جزئياتها، فاجتماعهما جائز "2 ومثل ذلك قوله تعالى: " وأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة... " وقوله أيضا: " لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون... " فوله " فويل للمصلين الذين هم عن صلاتم ساهون.. "، فلا يوجد تناقض بين النصين رغم أن الأول يتضمن أمرا بإقامة الصلاة ، والثاني يتضمن نحيا بإقامتها، والثالث يتضمن تحديدا للمصلين ، إلا أن المتمعن في النص الثاني والثالث يدرك أنه النهي ليس متعلق بإقامة الصلاة كركن وفريضة واجب فعلها ولكنها ينهي عن إقامتها إذا فقدت إحدى شروطها وهي هنا العقل والقرينة على ذلك (حتى تعلموا ما تقولون)، فلا تصح الصلاة إلا بحضور العقل وجميع شروطها.

## 2-العلاقات المهيمنة على النصوص القرآنية:

لقد تداولت كتب التفسير والأصول العلاقات المعنوية التي تحكم النصوص القرآنية بشكل من التفصيل ليتم فهمها وتفسيرها وتأويلها على الوجه الصحيح، وقد ذكرها محلًا مفتاح نقلا عن الشاطبي:" المدني من السور ينبغي أن يكون منزلا في الفهم على المكي، وكذلك المكي بعضه مع بعض والمدني بعضه مع بعض على حسب ترتيبه في النزول وإلا لم يصح، والدليل على ذلك أن معنى الخطاب المدني في الغالب مبني على المكي، كما أن المتأخر من كل واحد مبني على متقدمه، دلّ على ذلك الاستقراء، وذلك إنما يكون ببيان محمل، أو تخصيص عموم أو تقييد مطلق أو تفصيل ما لم يفصل أو تكميل ما لم يظهر تكميله" قلد اهتم

<sup>2</sup> مجد مفتاح، المرجع نفسه ، ص200

<sup>8</sup>ميد مفتاح، المرجع نفسه، ص 202

علماء القرآن بمسألة التمييز بين النصوص المكية والنصوص المدنية وجعلوا لذلك معايير مختلفة، ومنحوا للقرآن المكي أولوية على المدني لأنه السابق في التنزيل، فهي مسألة بالغة الأهمية عند علماء الأصول لأنها تعتبر أساسية في التفرقة بين الناسخ والمنسوخ، وبين العام والخاص، وبين المطلق والمقيد، وتعد ضرورية في عملية استنباط الأحكام الفقهية والشرعية على الوجه الصحيح.

### ❖ علاقة المناسبة بين الآيات القرآنية:

لقد اختص القرآن الكريم دون غيره من النصوص بوجود علاقة التناسب بين آياته وسوره، وهذا ما جعل علماء القرآن يبحثون في أسرار ترتيبها على ذلك النحو لتظهر متماسكة في البناء والدلالة، يقول الأمام ابن العربي – رحمه الله-: "ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني منتظمة المباني علم عظيم "أو يقصد بذلك علم المناسبة، وقد اعتبره الأمام فخر الرازي من علامات الإعجاز البياني خاصة بعد تفسيره لسورة البقرة، فقد فيقول: "القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه، وشرف معانيه فهو أيضا معجز بحسب ترتيبه، ونظم آياته، ولعل الذين قالوا: إنه معجز بسبب أسلوبه أرادوا ذلك "، وهذا وما يقوي ويدعم رأي القائلين بأن ترتيب الآيات والسور كان أمرا توفيقيا وليس اجتهادا، وهذا لحكمة ومقصد أراده الشارع عز وجل من هذا الترتيب المخالف للنزول.

لقد اشتغل الكثير من العلماء بالكتابة في علم المناسبة بين السور و الآيات للكشف عن مكامن الإعجاز في القرآن الكريم، وقد ذكر جلال الدين السيوطي أشهر من ألف في هذا العلم بقوله: "أفرده بالتأليف العلامة أبو جعفر بن الزبير شيخ أبي حيان في كتاب سماه (البرهان في مناسبة ترتيب سور القرآن)، ومن أهل العصر الشيخ برهان الدين البقاعي -ت 885ه - في كتاب سماه (نظم الدرر في تناسب الآي والسور)، و كتابي الذي صنعته في أسرار التنزيل كافل بذلك، جامع لمناسبات السور و الآيات...و قد لخصت منه مناسبات السور خاصة في جزء لطيف، سميته "تناسق الدرر في تناسب السور...و ممن أكثر فيه الإمام فخر الدين، وقال في تفسيره: أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات و الروابط."

هناك من العلماء من يرى أن القرآن الذي نزل متفرقا في آيه وسوره خلال فترة طويلة، والذي تضمن أجناسا لغوية مختلفة من الأحكام والقصص والغبيات وغيرها، لا يمكن أن يكون نصا واحدا مترابطا، وفي هذا نقل السيوطي قول الشيخ عز الدين بن عبد السلام:" المناسبة علم حسن، ولكن يشترط في حسن ارتباط الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره، فإن وقع على أسباب مختلفة لم يقع فيه ارتباط، ومن

<sup>2</sup> جلال الدين السيوطي، المرجع نفسه، ص 630

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط1، 1429ه/2008م، ص630

ربط ذلك فهو متكلف بما لا يقدر عليه إلا بربط ركيك، يصان عن مثله حسن الحديث فضلا عن أحسنه، فإن القرآن نزل في نيف وعشرين سنة، في أحكام مختلفة، شرعت لأسباب مختلفة، وماكان كذلك لا يتأتى ربط بعضه ببعض "1، غير أن هذا الكلام قوبل بالنفي و بأنه كلام سطحي، فالإعجاز القرآني لا يكمن فقط في كلماته و جمله و آياته الظاهرة على السطح ،لكن ما خفي كان أعظم فالقرآن الكريم بحر لا ينفذ عن العطاء والإعجاز، قال الشيخ ولي الدين الملوي: "قد وهم من قال: لا يطلب للآي الكريمة مناسبة، لأنحا على حسب الوقائع تنزيلا، وعلى حسب الحكمة ترتيبا وتأصيلا، فالمصحف على وفق ما في اللوح المحفوظ، مرتبة سوره كلها وآياته بالتوقيف، كما أنزل جملة إلى بيت العزة، والمعجز البين أسلوبه ونظمه الباهر، والذي ينبغي في كل آية: أن يبحث أول كل شيء عن كونحا مكملة لما قبلها أو مستقلة، ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها؟ ففي ذلك علم جم، و هكذا في السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها و ما سيقت له"2

أما عن معرفة طرق الكشف عن المناسبة، أورد السيوطي مقولة الشيخ أبو الفضل محمّّة بن محمّّة المغربي البجائي المالكي، وهي: "الأمر الكلي المفيد لعرفان مناسبات الآيات في جميع القرآن هو: أنك تنظر إلى المعرض المذي سيقت له السورة، وتنظر ما يحتاج إليه ذلك الغرض من المقدمات، وتنظر إلى مراتب تلك المقدمات في القرب والبعد من المطلوب، وتنظر عند إنجرار الكلام في المقدمات إلى ما يستتبعه من استشراف نفس السامع إلى الأحكام أو اللوازم التابعة له، التي تقتضي البلاغة شفاء العليل بدفع عناء الاستشراف إلى الوقوف عليها، فهذا هو الأمر الكلي المهيمن على حكم الربط بين جميع أجزاء القرآن، فإذا عقلته تبين لك وجه النظم مفصلا بين كل آية و آية في كل سورة و سورة "3

## علاقات التناسب عند الإمام السيوطي:

اعتمد البحث على آراء علماء التفسير من أمثال السيوطي والزركشي وفخر الرازي، فقد ذكر السيوطي أن المناسبة تكون بين الآيات وتكون بين السور و تأتى على أحد الوجوه التالية:

# أ- "بيان مناسبات ترتيب سوره، وحكمة وضع كل سورة منها:

لقد أثبت العلماء وهم عاكفون على مدارسة القرآن الكريم نحاة ونقدا وبلاغيين ومفسرين وأصوليين عن عدم وجود أي خلل في ترتيب سور القرآن الكريم وآياته، فهو أمر توقيفي من جهة، كما أن منهجهم في استقراء النصوص واستنباط الأحكام دلّهم على أن هذا التّرتيب لم يكن أمر اعتباطيا، ولكن لحكمة

بران الدين السيوطي، المرجع نفسه، ص 630 و 631

 $<sup>^{1}</sup>$  جلال الدين السيوطي، المرجع نفسه، ص 630

 $<sup>^{3}</sup>$  جلال الدين السيوطي،المرجع نفسه،ص 633 و 634

أرادها عزّ وجلّ، وتوصلوا إلى أن بلاغة القرآن وإعجازه البياني لا يكمن فقط في التنزيل والمعاني والأخبار والغبيبات، وإنما في عملية الترتيب، حيث كشف العلماء على وجود علاقة التناسب بين السور نتجت عن هذا التنابع، فمثلا نجد سورة المائدة والتي سبقت بسبورة الفاتحة والبقرة و آل عمران والنساء، سماها الإمام السيوطي بسورة التكميل بسبب ما ورد فيها، يقول السيوطي: "تضمنت بيان تمام الشرائع ومكملات الدين والوفاء بعهود الرسل، وما أخذ على الأمة، فهي سورة التكميل لأن فيها تحريم الصيد على المحرم الذي هو من تمام الحرام، وتحريم الخمر آلذي هو من تمام حفظ العقل والدين، وعقوبة المعتمدين من السراق والمحاريين الذي هو من تمام حفظ الدّماء والأموال وإحلال الطّيبات الّذي هو من تمام عبادة الله..." كما استدل على ذلك من قوله تعالى في نفس السورة ﴿ أَلَوْمَ أَضَمَكُ لَكُو دِينَكُو وَأَثَمَتُ عَلَيْكُو فِعْتَى وَرَضِيتُ لَكُو الْإِمْلَةِ على خلى ذلك من قوله تعالى في نفس السورة ﴿ أَلَوْمَ أَضَمَكُ لَكُو دِينَكُو وَأَثَمَتُ عَلَيْكُو فِعْتَى وَرَضِيتُ لَكُو الْإِمْلَة التناسب بين السورة وما تقدمها من سور، فاستنج تسميتها بـ"التكميل" بسبب ما رود فيها من أحكام تتضمن تحريما أوعقوبة عن بعض التصرفات أو فاستنج تسميتها بـ"التكميل" بسبب ما رود فيها من أحكام تضمن تحريما أوعقوبة عن بعض التصرفات أو السور التي سبقتها فكانت إضافة وتكملة، كما أنه استدلّ بالآية الثالثة، ليكون التناسب أكثر علائقية في السور التي سبقتها فكانت إضافة وتكملة، كما أنه استدلّ بالآية الثالثة، ليكون التناسب أكثر علائقية في السور مع بعضها، لكن هل يمكن تفسير التعالق بين هذه السور في إطار علاقة الإجمال والتفصيل.

يقول السيوطي:" ومن الوجوه المناسبة لتقدم آل عمران على النساء، اشتراكها مع البقرة في الافتتاح بإنزال الكتاب، وفي الافتتاح بـ(الـم) وسائر السور المفتتحة بالحروف المقطعة كلها مقترنة، كـ(يونس) وتواليها، ومريم وطه، والطواسين، و(الم) العنكبوت وتواليها، والحواميم، وفي ذلك أوّل دليل على اعتبار المناسبة في الترتيب بأوائل السور... وكذلك اشتراكهما في التسمية بالزهراوين في حديث: (اقرءوا الزهراوين: البقرة و آل عمران)، فكان افتتاح القرآن بهما نظير اختتامه بسورتي الفلق والناس المشتركتين في التسمية بالمعوذتين"

# ب بيان أن كل سورة شارحة لما أجمل في السورة التي قبلها:

ويقصد هنا أن ما أجمل في سورة فقد فصل في أخرى بعدها، وليس شرطا أن تكون التي قبلها مباشرة، وهذه العلاقة تخلق تناسبا واتصالا ويثقا بين النصوص، وهي من العلاقات المهيمنة في القرآن الكريم، وتعد من المبادئ الأصولية، يقول السيوطى:" القاعدة التي استقر بها القرآن، أن كل سورة تفصيل لإجمال ما قبلها وشرح له، وإطناب

أجلال الدين السيوطي، المرحع السابق(تناسق الدرر في تناسب السور)، ص64

<sup>·</sup> السيوطي، المرجع نفسه، ص79

لقد تتبع السيوطي ثنائية الإجمال والتفصيل في نصوص القرآن الكريم ليظهر من خلالها تماسك النص القرآني وانسجامه، فكانت هذه الآية الكريمة واحدة من النصوص المجملة التي جاءت فيها ملذّات الحياة الدنيا مرتبة على وجه الإيجاز بدءا بالنساء والبنين، ثم الأموال الكثيرة من الذهب والفضة ، ثم الأنعام من الإبل والبقر والغنم ثم الأرض، وذلك حتى يتسنى للمتلقي أن يعرفها ويحفظها بمجرد قراءتما لأن السياق اللغوي الذي وردت فيها يكشف عن دلالتها دون جهد، كما أن هذه الملذات تعتبر من أهم أولوياته في الدنيا، لكن النص القرآني لم يفق عند هذه الدلالة العامة، بل وجب تفصيل كل هذه الأمور في سورة النساء بحالات في حدود ما يسمح به الشرع وقد وقف السيوطي على تفصيل كل هذه الأمور في سورة النساء والمائدة والأنعام على التوالي، فيقول: "لقد فصل هذه الأشياء في السورة التي بعدها على نسق ما وقعت في الآية، ليعلم ما أحل الله من ذلك فيقتصر عليه، و ما حرّم فلا يتعدى إليه، لميل النفس إليه، فقد جاء في الآية الساورة أحكام النساء، ومباحاتها، للإبتداء بما يراق من النساء، فليس فيهم مباح فيحتاج إلى بيانه، ثم فصل في سورة المائدة أحكام السراق، وقطاع الطريق، لتعلقهم بالذهب والفضة الواقعين في الآية بعد النساء والبنين، و وقع في سورة المنائدة أحكام السراق، وقطاع الطريق، لتعلقهم بالذهب والفضة الواقعين في الآية بعد النساء الحرث، وهو بقية المذكور في آية آل عمران"<sup>2</sup>

يظهر الترابط و الانسجام الشامل على المدونة القرآنية في هذه المناسبة من خلال علاقة سورة الفاتحة بجميع السور التي تليها، فهي أم الكتاب، وأم الشيء أصله ومصدره، يقول الإمام البقاعي في تخريج هذه المناسبة: "كانت سورة الفاتحة أما للقرآن، لأن القرآن جميعه مفصّل من مجملها، فالآيات الثلاث الأولى شاملة لكل معنى تضمنته الأسماء الحسنى والصفات العليا، فكل ما في القرآن من ذلك فهو مفصل من جوامعها، والآيات الثلاث من قوله ﴿ أَهْدِنَا ﴾ شاملة لكل ما يحيط بأمر الخلق في الوصول إلى الله والتحيز إلى رحمة الله والانقطاع دون ذلك، فكل ما في القرآن منه، فمن تفصيل جوامع هذه، وكل ما يكون وصلة

السيوطي، المرجع نفسه، ص78 و 79

 $<sup>^{1}</sup>$  السيوطي، المرجع نفسه، ص $^{5}$ 

بين ذلك مما ظاهرهن هذه من الخلق ومبدؤه، وقيامه من الحق فمفصّل من آية ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ "1

### ج- وجه اعتلاق فاتحة الكتاب بخاتمة التي قبلها:

ويقصد بفاتحة الكتاب فاتحة السورة واعتلاقها بخاتمة السورة التي قبلها، ليثبت عدم وجود استقلالية مطلقة للسورة، رغم أن لكل سورة عنوان هو اسمها، فقد كشف السيوطي عن وجه آجر من أوجه المناسبة بين السور، فثمة سورا متجاورة تربط بينهما علاقة إذ تختتم السابقة بآية تحمل دلالة تكون هذه الدّلالة بداية للسّورة اللاحقة،وهذا ما وجده السيوطي في آخر سورة آل عمران وبداية النساء، فيقول عن علاقة التناسب بين سورة النساء و آل عمران: "منها أن آل عمران ختمت بالأمر بالتقوى وافتتحت هذه السورة (النساء)به، وهذا من أكبر وجوه المناسبات في ترتيب السور ، وهو نوع من البديع يسمى تشابه الأطراف أيضا اختتام سورة يوسف بقوله تعالى: ﴿ لَتَدَ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَولِ المُطراف أيضا اختتام سورة يوسف بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرةٌ لِأَولِ اللهُ الل

يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ يوسف [111]، و افتتاح سورة الرعد التي تليها مباشرة بقوله تعالى: ﴿ الْمَر قِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَبِ
وَٱلَذِى أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّقِكَ ٱلْخَقُّ وَلَكِنَّ أَكْتَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ الرعدد [1] ، وكذلك بدين سورتي الحجر وإبراهيم تشابه أطراف في ذكر صف الكتاب.

## د- مناسبة مطلع السورة للمقصد الذي سيقت له، وذلك براعة الاستهلال:

ظهر للسيوطي في الكثير من السور أن بدايتها تنبئ المتلقي عن محتواها ومضمونها العام واعتبر ذلك من براعة الاستهلال والاستفتاح، كما هو الحال في سورة النساء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن براعة وَخَلَقَ مِنْهَا رَوَجَهَا وَبَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَذِيرًا وَنِسَاءً وَاتَقُواْ ٱللّهَ ٱلّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَجَامَ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ

رَقِيًا ۞ النساء [1]، إن هذا المطلع يهيئ المتلقي ويوجهه ليتلقى أحكاما وتشريعات بشأن موضوع محدد ومبين في مقدمة السورة هو النكاح والمواريث، إذ تدلّ عبارة (وخلق منها زوجها وبث منهما رجالا كثيرا ونساء) على النظام الذي يقوم عليه النكاح بحلاله وحرامه، وعبارة (الأرحام) قرينة لغوية تشير إلى علاقة النسب ويرتبط بما من نظام المواريث، فهذا استفتاح يعرف به مقصد الشارع سلفا.

# و- مناسبة أوائل السور لأواخرها:

جلال الدين السيوطي ، المرجع السابق (الإتقان في علوم القرآن)،ص 76

<sup>1</sup> برهان الدين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الأيات و السور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج8، ط1، 1995م ،ص22 و ص23.

أفرد السيوطي لهذه المناسبة كتابا سماها "مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع"، حيث كشف عن أنواع مختلفة من التعالق بين بداية السورة وخاتمتها، وميّز بين العلاقة اللفظية والعلاقة المعنوية، وقد اتضح أن أغلب سور القرآن الكريم افتتحت بذكر القرآن واختتمت به، كما هو الحال في سورة هود ويوسف والرعد وإبراهيم والحجر والكهف ومريم وطه والشعراء ويس وص والدخان، أما السور الأخرى فقد تنوعت في استفتاحها بين اسم الجلالة واليوم الآخر والرسل والبعث والعذاب وآية من آيات خلقه مثل النجم والقمر وخلق السماوات والأرض وغيرها، وكشف السيوطي في كل سورة على هذا التوازن والبراعة في تصميم الشكلي للسورة، إذ يعتبر هذا من أشكال التكرار في المعنى على سبيل التقرير أو التأكيد أو النبيه أو الوعيد أو التهديد أو البشارة.

### ه - مناسبات ترتیب آیاته، و اعتلاق بعضها ببعض و ارتباطها و تلاحمها و تتناسبها:

### ر-بيان فواصل الآي و مناسبتها للآي التي ضمّت إليها:

من الأمور التي تحكم الفواصل القرآنية هي مناسبتها للكلام الذي سيقت فيه، وليتضح الأمر جليا، قارن العلماء بين آيتين في سورتين تحملان نفس اللفظ، ولكن الاختلاف بينهما في الفاصلة، الأولى قوله تعالى في سورة إبراهيم "وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها، إنَّ الإنسان لظلوم كفار" ابراهيم/34، والثانية في قوله تعالى: " وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها، إنَّ الله لغفور رحيم" النحل/18،

.

 $<sup>^{1}</sup>$  برهان الدين البقاعي،المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

فقد ذكر العلماء لهذا الاختلاف بالتحليل التالي: "كأن الله تعالى يقول: إذا حصلت النعم الكثيرة، فأنت آخذها وأنا معطيها، فحصل لك عند أخذها وصفان: كونك ظلوما وكونك كفارا، ولي عند إعطائها وصفان، وهما: أني غفور رحيم، أقابل ظلمك بغفراني، وكفرك برحمتي، وسياق الآية في سورة إبراهيم في وصف الله وصف الإنسان، وما جبل عليه، فناسب ذكر ذلك عقيب أوصافه، وأمّا آية النحل فسبقت في وصف الله تعالى، وإثبات ألوهيته، وتحقيق صفاته، فناسب ذكر وصفه سبحانه"

### ز- مناسبة أسماء السور لها:

وجد العلماء أن هناك علاقة معنوبة بين السورة والاسم الذي يتقدمها وهو عنوانها، وهذه العلاقة يفسرها المقصود الذي تتضمنه، وهو المعنى الذي يجده المتلقي أثناء عملية القراءة والفهم، ويختلف المعنى من قارئ لآخر، لذلك نجد للسورة الواحدة عدة أسماء واستدل الإمام البقاعي على هذه المناسبة بسورة الفاتحة، يحيث وجد أن لها أسماء متعددة ، فتسمى "أم الكتاب" و "الأساس" و "المثاني" و "الكنز" و "الشافية" و "الكافية" غما و "الوافية" و "الواقية" و "الرقية" و "الحمد" و "الشكر" و "الدعاء" و "الصلاة"، وهذا الاختلاف نتيجة فهم لمعنى معين كامن في ذهن القارئ، يقول البقاعي: " فمدار هذه الأسماء كما ترى على أمر خفي كاف لكل مراد، وهو المراقبة التي سأقول إنحا مقصودة، فكل شيء لا يفتتح بما لااعتداد به، وهي أم كل خير، وأساس كل معروف، ولا يعتد بما إلا إذا ثنيت فكانت دائمة التكرار، وهي كنز لكل شيء، شافية لكل داء، كافية لكل هم، وافية بكل مرام، واقية من كل سوء، وقية لكل ملم، وهي إثبات الحمد الذي هو الإحاطة بصفات الكمال، وللشكر الذي هو تعظيم المنعم، و هي عين الدعاء، فإنه التوجه إلى المدعو، وأعظم بجامعها الصلاة"2

# ✓ المبحث الثالث: التماسك النصي في سورة الرعد.

ما يهم البحث هو قراءة النص القرآني ومقاربته بمعطيات الدرس اللساني النصي الحديث من خلال بيان قوة التماسك الشكلي بين أجزاءه اللغوية بما تضمنه من آيات وسور، ليتضح النص القرآني بنيانا متراصا يشد بعضه بعضا، وقد ورد في كتب التفسير أن القرآن الكريم أربعة أقسام: (قسم السور الطوال-

<sup>2</sup> محمد الحسناوي، المرجع السابق، ص289. 2بر هان الدين البقاعي، المرجع السابق، ص12

قسم المئين - قسم المثاني - قسم المفصل) وهذا استنادا لحديث رسول الله صلَّى الله عليه وسلم: "أعطيتُ السبع الطوال مكان التوراة، وأعطيتُ المئين مكان الإنجيل، وأعطيتُ المثاني مكان الزبور، وفضّلتُ بالمفصّل" ويشير هذا التقسيم إلى أن كل السور القرآنية التي تدخل في قسم تحمل نفس المميزات الشكلية مثل حجم السورة، نوع الفاصلة، طريقة الوقف وغيرها، لذا استقر البحث على اختيار سورة الرعد في بيان التماسك النصي اتساقا وانسجاما باعتماد نظرية الاتساق عند هاليداي وحسن رقية، ثم الكشف عن خصوصيات النص القرآني من خلال آيات متفرقات من كل قسم، وبحذا يكون التحليل النصي قد مس جوانب متعددة من المدونة القرآنية.

### -السورة بين المكي والمدنى:

تنتمي سورة الرعد إلى السور المثناني من القرآن الكريم، تحتىل المرتبة الثالثة عشر في المصحف تقدمها، سورة يوسف وتليها سورة إبراهيم، سميت بالرعد لوجود لفظة الرعد فيها، قال تعالى: " وَيُسَبِّحُ اللَّرِّعَدُ بِحَمِّدِهِ وَ المُمْلَلِكُ مُ مِنْ خِيفَتِ مِ على عدد آياتما ثلاثة وأربعون آية، افتتحت بالحروف المقطعة (ألمر)، الحتلف المفسرون في توبيبها بين القرآن المكي والقرآن المدني، لتعدد المصادر من جهة، و الأرجح أنما مكية لعدم وجود سند صريح وصحيح يؤكد مدنيتها سوى ما روي في شأن الآية (13) قال تعالى: " وَيُرْسِلُ الصَّوْعِيَ قَيْصِيبُ بِهَا مَن يَشْمَا وَ هُمْ يُجُدِلُونَ فِي اللهِ وَهُو شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ" فقد جاء في تفسير محد الطاهر بن عاشور أنه: " ذكر الواحدي أخبارا عن أنس وابن عباس — رضي الله عنهما - أن هذه الآية نزلت في عنصاء الذي - فلا الموالم شروطا لم يقبلها منهما النبي - فلا وأربد بن ربيعة حين وردا المدينة يشترطان لدخولهما في الإسلام شروطا لم يقبلها منهما النبي - فلا أن يجلبا عليه خيل بني عامر، فأهلك الله أربد بصاعقة أصابته، وأهلك عامر بعدة نبتت منهما النبي عامر ( وهم يجادلون في الله) "2، وحيث أن الواقعة الى أرض قومه، فنزلت في أربد ( يوسل الصواعق)، وفي عامر ( وهم يجادلون في الله) "2، وحيث أن الواقعة حدثت بعد هجرة الرسول إلى المدينة، فصنف بعضهم السورة ضمن القرآن المدني وهذه الواقعة في يقول محجد صريح، فلا اعتداد بما قالوه فيها، ولا يخرج السورة عن عداد السور المكية. "3

#### -تسمية السورة بالرعد:

محد الطاهر بن عاشور، تفسير التحوير و التنوير، ج13، ص104  $^{2}$  محمد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ج13، ص 104

تعتبر سورة الرعد من جملة السور التي وجد فيها تعالق شديد بين اسم السورة ومضمونها، حيث يعبِّر ابين أبي الإصبع عن لفظة (الرعد) في مدلوها المعجمي فيقول: "نجد كلمة (الرعد) مشتقة من "رَعَدَ" ومنه ارتعد والرعدة هي الرعشة التي تصيب الإنسان إذا تعرض جسمه لصدمة مفاجئة من برد أو مسٍّ كهربائي، تنقبض معه عضلات الجسم منعا للكهربة من التسرب إلى الخارج، وفي السورة الكثير من هذا المعنى المعجمي له علاقة متينة مع السورة ألفاظا ومعان.

## -المضمون الإجمالي للسورة:

يدور موضوع سورة الرعد حول قضية كبرى هي "عقيدة التوحيد" - وتعتبر محور السور المكية عموما - وقد تضمنت مجموعة من القضايا الجزئية الهامة، وهي:

- بيان عظمة الخالق الصانع من خلال إدراج أو إحصاء بعض الآيات الكونية التي خلقها فأحكم صنعها، لمنح الإنسان مجالا للتأمل والتدبر بعقله في هذا الملكوت، فيكون في خضوع وانقياد دائم لإله واحد.
- عرض لأقوال أهل الشرك بإنكارهم ليوم البعث وتعدد آلهتهم، ثم دحض مزاعمهم المضللة وذلك بإقامة الحجج والبراهين على عظمة الخالق الواحد الأحد وقدرته في خلق الكون وتسييره، وبيان عجز الآلهة المتعددة.
- تثبيت ودعم للنبي صلّى الله عليه وسلم بأنه مؤيد من الله، وأن دوره لا يتعدى تبليغ ما جاء في القرآن الكريم كما فعل الرسل من قبله، وإلى الله ترجع الأمور.

# ✓ التحليل اللساني لسورة الرعد:

لقد أثبت علماء العربية منذ سنين خلت أن القرآن الكريم معجز في نظمه، ويظل هذا الإعجاز مستوى المستوى الآية وإن على مستوى مستوى النصان والمكان، فالنص القرآني بناء لغوي محكم النسج، إن على مستوى الآية وإن على مستوى السورة، وهذا ما اصطلح عليه علماء النص بالتماسك النصي، والتحليل اللساني يتم على مجموعة من

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن أبي الإصبع المصري، المرجع السابق،  $^{1}$ 

المستويات أهمها: الصوتي والصرفي والنحوي و المعجمي والدلالي والتداولي، وللنص القرآني خصوصية ينفرد بها عن باقى الألسنة.

#### 1-فاتحة السورة:

افتتحت السورة بقوله (الممّر) وهي من الحروف المعجمة أو كما يسميها العلماء حروف التهجي، وهذه الحروف وإن لم يكن لها موقع في المعاجم اللغوية إلا أهّا ذات دلالة مختلفة عند العلماء ومكانة خاصة في النص القرآني، مثلما سبق الإشارة إليه والأكثر من ذلك أنّه تجزأ بما الصلاة، ويعتبر رأي ابن أبي الأصبع المصري في دلالة حروف التهجي من أفضل الآراء مقربة للعقل، حيث أثبت دلالتها بمنهج رياضي لا يتنافى مع الشرع، وتظل من علامات الإعجاز الباني في القرآن الكريم.

لقد بدأت سورة الرعد ببيان أركان التواصل في الخطاب القرآني من مرسل ورسالة ومرسل إليه، قال تعالى: "المَمَرَّ تِلْكُ عَالَيْتُ ٱلْخَتُ الْمَاسِ لَا يُوْمِئُونَ" قال تعالى: "المَمَرَّ تِلْكُ عَالَى عَلَى الْمَعَلَى وَجَاء في الآية بلفظ الرَّب، والرسالة هي القرآن الكريم وجاءت بلفظ الكتاب، أما المرسل إليه فهما نوعان: متلقي أول وهو مجدً رسول الله صلَّى الله عليه وسلّم، و جاء هنا بضمير المخاطب الكاف في "ربّك"، ومتلق ثان وهم كل من عاصر النبي وما جاء بعده حتى يرث الله الأرض و من عليها وجاء المتلقي الثاني بلفظ الناس، وبحذا اكتملت عناصر التواصل، لكن قوله تعالى ولمُحِدً أَكَثَرَ ٱللَّمَاسِ لَا يُؤْمِئُونَ يَظهر أن المتلقي الثاني صنفان من الناس: طائفة لم تؤمن بالكتاب وهم الكافرون، وتمثل الكثرة من الناس، وطائفة مؤمنة بالكتاب وهي الأقلية، ودلّ عليه بمفهوم المخالفة في نص الكافرون، وتمثل الكثرة من الناس، وطائفة مؤمنة بالكتاب وهي الأقلية، ودلّ عليه بمفهوم المخالفة في نص الآية، لذلك فإنَّ التواصل لم يتحقق بالنسبة للطائفة الأولى، أما التحليل النصي للسورة، فيعتمد نظرية الاتساق لـ (هاليداي) للكشف تماسكها.

المستوى النحوي: (الإحالة-الوصل-الحذف)

| العنصر المفترض في الإحالة<br>العنصر اللاحق في الوصل | المسافة | نوع الإحالة<br>نوع الوصل | العنصر الاتساقي في الإحالة<br>العنصر السابق في الوصل | عدد الروابط | رقم الآية |
|-----------------------------------------------------|---------|--------------------------|------------------------------------------------------|-------------|-----------|
| ءَايَتُ ٱلْكِتَبِ (السورة)                          | 0       | إح. إش. بعدية            | تِلْكَ                                               |             | 01        |
| أُنْزِلَ إِلَيْكَ                                   | 0       | إح.ض.قبلية               | وَٱلَّذِي                                            |             |           |
| ٱلْكِتَابِ                                          | 0       | إح.ض.قبلية               | أُنزِلَ (هو)                                         | 7           |           |

| <u> </u> | س النالث                                                                                                                                                                                                         | تراجات ت <i>ي مصوصوت</i>                      | التعبير العرائي |             | وايات فرانيه المودجا-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |                                                                                                                                                                                                                  | إِلَيْكَ -رَّيِّكَ                            | إح.ض.مقامية     | 0           | رسول الله-صل الله عليه و سلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | لَا يُؤْمِنُونَ (هم)                          | إح.ض.قبلية      | 0           | ٱلنَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | تِلْكَ ءَايَتُ                                                                                                                                                                                                   | ٱلْكِتَٰبِ ( الآية 1،/2)                      | (و) و .إضافي    | وَٱلَّذِيّ  | أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ٱلْحَقُّ ( الآية 3/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|          | وَٱلَّذِيۤ أُنزِلَ                                                                                                                                                                                               | إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ٱلْحَقُّ (الآية 3/1)     | (وَلَكِنَّ)     | أَكْثَرَ    | ِ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ (الأية 4/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          |                                                                                                                                                                                                                  |                                               | و.عكسي          |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | ٱلَّذِي                                       | إح.ض.قبلية      | 1           | وَفَعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | رَفَعَ (هو)                                   | إح.ض.قبلية      | 0           | ส์มีใ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | تَرَوْنَهَا (ها)                              | إح.ض.قبلية      | 0           | ٱلسَّمَوَتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 02       | 13                                                                                                                                                                                                               | اَسْتَوَىٰ (هو)                               | إح.ض.قبلية      | 1           | مُلَّمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | وَسَخَّرَ (هو)                                | إح.ض.قبلية      | 1           | عُلَّالًا عُلَّالًا عُلِينًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالًا مُعَالِمًا مُعَالًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالًا مُعَلِمًا مُعَالًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَالِمًا مُعَلِمًا مُعِلِمًا مُعِلِم |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | یَجْرِی (هما)                                 | إح.ض.قبلية      | 0           | ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | يُدَبِّرُ (هو)                                | إح.ض.قبلية      | 1           | وُ اللَّهُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | يُفَصِّلُ (هو)                                | إح.ض.قبلية      | 1           | عُلِّلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | لَعَلَّكُم (كم)                               | إح.ض.قبلية      | 1           | ٱلنَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | رَيِّكُو (كم)                                 | إح.ض.قبلية      | 1           | ٱلنَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | السّوق<br>وَسَخَّرَ<br>يَجْرِي<br>يَجْرِي<br>يَخْرِي<br>يَخْرِي<br>يَفَصِّلُ<br>لَمَلَّاكُ<br>لَمَلَّاكُ<br>اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّكَ<br>اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّكَ<br>اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّكَمُ | تُوقِوُنَ (أنتم)                              | إح.ض.قبلية      | 1           | اَلتَاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | ٱللَّهُ ٱلَّذِى رَفَا                                                                                                                                                                                            | نَعَ ٱلسَّمَوَاتِ بِعَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا | (ثمَّ)و .زمني   | أسُتُوا     | يَىٰ عَلَى ٱلۡعَرۡشِ ( الآية 2/2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | (1/2الآية $(1/2)$                                                                                                                                                                                                | (                                             |                 |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | ٱللَّهُ ٱلَّذِي رَفَ                                                                                                                                                                                             | ةَ ٱلسَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا   | (و) و .إضافي    | وَسَخَّرَ ا | الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ (الآية 3/2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|          | (1/2الآية $(1/2)$                                                                                                                                                                                                | (                                             |                 |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | هُوَ                                          | إح.ض.قبلية      | 2           | ล์มีโ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | ٱلَّذِي                                       | إح.ض.قبلية      | 2           | مَدُّ ٱلْأَرْضَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | مَدَّ (هُوَ)                                  | إح.ض.قبلية      | 2           | عُلَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          |                                                                                                                                                                                                                  | جَعَلَ (هُوَ)                                 | إح.ض.قبلية      | 2           | ٱللَّهُ<br>ٱلْأَرْضَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          |                                                                                                                                                                                                                  |                                               |                 |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| وآيات قرآنية أنموذجا                                                                                 | _ سور        | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                              | سل الثالث                             | القم           |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------|------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------|--|
| الله                                                                                                 | 0            | إح.ض.قبلية      | فِيهَا (ها)                                    |                                       |                |  |
| ٱلثَّمَرَتِ                                                                                          | 0            | إح.ض.قبلية      | جَعَلَ (هُوَ)                                  | 14                                    | 03             |  |
| أَلْلَهُ عُلِينًا وَمُعْلِمُ اللَّهُ عُلِينًا مُعْلِمُ اللَّهُ عُلِينًا مُعْلِمُ اللَّهُ عُلِينًا مُ | 2            | إح.ض.قبلية      | فِيهَا (ها)                                    |                                       |                |  |
| اُلْلَكُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ                                     | 2            | إح.ض.قبلية      | يُغْشِي (هو)                                   |                                       |                |  |
| (وَهُوَ ٱلَّذِي يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ )                                                        | 1            | إح. إش          | ذَلِكَ                                         |                                       |                |  |
| قَوْمُ                                                                                               | 0            | إح.ض.قبلية      | يَتَفَكَّرُونَ (هم)                            |                                       |                |  |
| ى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْهَكَرًا (الآية 1/3)                                 | هوٱلَّذِ:    | (و) و .إضافي    | تِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا الآية1/2        | ى رَفَعَ ٱلسَّـمَوَا                  | أَلَّهُ ٱلَّذِ |  |
| َى فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَلَرًا (2/3)                                                               | وَجَعَلَ     | (و) و .إضافي    | (الآية 1/3)                                    | ى مَدَّ ٱلْأَرْضَ                     | هُوَٱلَّذِي    |  |
| كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَـيْنِ (3/3)                                          | وَمِن        | (و) و. إضافي    | (الآية 1/3)                                    | وَٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ (الآية 1/3) |                |  |
| وَطَعٌ مُّتَجَوِرَتٌ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ (1/4/3)                                                  | ٱلْأَرْضِ    | (و) و.إضافي     | (الآية 1/3)                                    | ى مَدَّ ٱلْأَرْضَ                     | هُوَٱلَّذِه    |  |
| مختلفات الألوان و المنابت <sup>1</sup>                                                               | 0            | حذف             | مختلفات الألوان و المنابت                      |                                       |                |  |
| مُّتَجَوِرَاتُ وَجَنَّتُ                                                                             | 0            | إح.ض.قبلية      | يُسْقَىٰ (هي)                                  |                                       |                |  |
| ٱللَّهُ جل و علا                                                                                     | 3            | إح.ض.قبلية      | نُفَضِّلُ (نحن)                                | 7                                     | 04             |  |
| أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ                                            | 0            | إح.ض.قبلية      | بَعْضَهَا(ها)                                  |                                       |                |  |
| (وَ فِي ٱلْأَرْضِ فِي ٱلْأَكُلِ                                                                      | 2            | إح. إش          | ذَلِكَ                                         |                                       |                |  |
| <u>قَ</u> وْمٌ                                                                                       | 1            | إح.ض.قبلية      | يَعْقِلُونَ (هم)                               |                                       |                |  |
| لُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِ (الآية 4)                                                    | وَنُفَضِّرا۟ | (و) و .إضافي    | أَعْنَبٍ وَزَرَعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ | وَجَنَّاتُ مِّنُ ا                    |                |  |
|                                                                                                      |              |                 | ، بِمَآءٍ وَلِيدٍ (الآية 3)                    | صِنْوَانِ يُسْقَىٰ                    |                |  |
| مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ                                                                              | 1            | إح.مقامية       | وَإِن تَعْجَبُ (أنت)                           |                                       |                |  |
| الْكَافِرُونَ( خارج النص)                                                                            | 0            | إح.مقامية       | قَوْلُهُمْ (هم)                                |                                       |                |  |
| الكافرون (خارج النص)                                                                                 | 0            | إح.مقامية       | کُنَّا(نا)                                     | 17                                    | 5              |  |
| الكافرون                                                                                             | 0            | إح.مقامية       | إِنَّا (نا)                                    |                                       |                |  |
| القائلين(إذاكنًا ترابا إنا لفي خلق جديد)                                                             | 3            | إح. إش قبلية    | أُوْلَنَيِكَ                                   |                                       |                |  |
|                                                                                                      | 1            | إح.ض.بعدية      |                                                |                                       |                |  |

محمد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، الدار التونسية للنشر،1984،تونس،ج13، ص86/ (قرينة الحذف: نفضل بعضها على بعض في الأكل

| <u>ِ وآيات قرآنية  أنموذجا </u>                               | <u>   سور</u> | التعبير القرآني                        | قراءات في خصوصيات                             | مل الثالث              | القد |
|---------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------|------|
| كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ                                         | 1             | إح.مقامية                              | ٱلَّذِينَ                                     |                        |      |
| الكافرون                                                      | 3             | إح. تكرارية                            | بِرَبِّهِـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |                        |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                           | 1             | إح.ض.قبلية                             | أُوْلَىٰإِكَ                                  |                        |      |
| الكافرون                                                      | 3             | إح. تكرارية                            | أَعْنَاقِهِمْ (هم)                            |                        |      |
| أصحاب النار                                                   | 0             | إح.ض.قبلية                             | أُوْلَنَيِكَ                                  |                        |      |
| أصحاب النار                                                   | 0             | إح.ض.قبلية                             | هٔمْ                                          |                        |      |
| النار                                                         |               |                                        | فِيهَا (ها)                                   |                        |      |
| وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ (الآية5)                   |               | (و).و إضافي                            | ِ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الآية1َ          | وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ    |      |
| جِلُونَكَ بِٱلسَّيِّئَةِ قَبَّلَ ٱلْحَسَنَةِ (الآية1/7)       |               | ِ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الآية1)   | وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ                           |                        |      |
| جِلُونَكَ بِٱلسَّيِّئَةِ قَبَّلَ ٱلْحَسَنَةِ (الآية1/7)       |               | عَجَبٌ قَوْلُهُمْ (الآية 5)            | وَإِن تَعۡجَبُ فَ                             |                        |      |
| لَكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ (الآية 3/7)  | (و) و .إضافي  | ِ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الآية 1 ﴾ | وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ                           |                        |      |
| لَكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ (الآية 3/7) | وَٳٝڹۜٙ رَبَّ |                                        | من قبلهم المثلات (الآية2/7)                   | و قد خلت               |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                           | 2             | إح.ض.قبلية                             | وَيَشَتَعْجِلُونَكَ (هم)                      |                        |      |
| مُجَّد رسول الله                                              | 2             | إح.مقامية                              | وَيَسَتَعْجِلُونَكَ (ك)                       |                        |      |
| الأمم                                                         | 0             | إح.ض.بعدية                             | وَقَدْ خَلَتْ ( هي)                           |                        |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                           | 2             | إح.ض.قبلية                             | قَبْلِهِمُ (هم)                               | 7                      | 6    |
| مُجَّد رسول الله                                              | 2             | إح.ض.مقامية                            | رَبَّكَ (ك)                                   |                        |      |
| ٱلنَّاسِ                                                      | 1             | إح.ض.قبلية                             | ظُلْمِهِمْ (هم)                               |                        |      |
| كَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ (الآية 4/7)                           | وَإِنَّ رَبَّ | (و) و .إضافي                           | ِ مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ (3/7 | وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُهُ |      |
| كَفَرُواْ                                                     | 3             | إح. بعدية                              | ٱلَّذِينَ                                     |                        |      |
| ءَايَةُ                                                       | 0             | إح. بعدية                              | أُنزِلَ                                       |                        |      |
| مُجَّد رسول الله                                              | 3             | إح.مقامية                              | عَلَيْهِ (ــه)                                | 9                      | 7    |
| مُجَّد رسول الله                                              | 3             | إح.مقامية                              | رَّبِّهِۦٓ ( ؎)                               |                        |      |
| مُحَمَّد رسول الله                                            | 3             | إح،مقامية                              | أَنْتَ                                        |                        |      |
|                                                               |               |                                        |                                               |                        |      |

الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_ (و) و.إضافي | وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَـٰهُ مِّن رَبَّهِۦٓ (1/8) وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ (الآية 5) وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِّعَةِ قَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ (الآية 1/7 | (و) و.إضافي | وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَبِّهِ عَ (1/8) وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِهِ ٓ (1/8 وَلَكِنَ أَكْتَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ (الآية 3/1) (و) و.إضافي (و) و.إضافي وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ( الآية 3/8) إِنَّمَا أَنتَ مُنذرٌ (الآية 2/8) (قومك....للحق) قومك....للحق حذف ا الله إح.ض.قبلية 4 يَعْلَمُ (هو) 0 تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَىٰ إح.ض.بعدية مَا إح.ض. بعدية | 0 | تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ مَا إح.ض. بعدية 8 تَزْدَادُ إح.ض.قبلية عِندَهُۥ (الهاء) (و) و.إضافي وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ (الآية 2/9) اُللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْتَىٰ (الآية 1/9) اَللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى (الآية 1/9) (و) و.إضافي وَمَا تَزْدَادُ (الآية 3/9) اُللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْتَىٰ (الآية1/9) (و)و. إضافي وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ، بِمِقْدَارِ (4/9) أُلنَّاسِ إح.ض.قبلية مِّنگُم (کم) أَسَرَّ إح.ض. بعدية مَّنۡ إح.ض.بعدية 0 10 مَّرِث جَهَرَ إح.ض.قبلية ٱلۡقَوۡلَ به (ــه) إح.ض.بعدية 0 مُسْتَخْفٍ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ مَّنْ هُوَ (و) و.إضافي | وَمَن جَهَرَ بِدِ ـ (الآية 2/11) مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ (الآية 1/11) وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِٱلَّيْلِ ( 3/11) وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ (الآية 4/11) بمعنى (أو) مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِۦ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ لَهُ (ــه) إح.ض.قبلية يَدَيْهِ (؎) بِٱلَّيْلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ إح.ض.قبلية إح.ض.قبلية مَّن أَسَرَّ ٱلْقَوَلَ ...وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ خَلْفِهِ (ــه)

95 عجد الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

إح.مقامية

| وآيات قرآنية أنموذجا_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ــ سور                                                                         | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                                                    | سل الثالث                | القد |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------|------|
| جند من الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                                                              | إح.ض.قبلية      | يَحْفَظُونَهُ و (هم)                                                 |                          |      |
| مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَوَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0                                                                              | إح.ض.بعدية      | يَحْفَظُونَهُ ( - ٥)                                                 |                          |      |
| جند من الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5                                                                              | إح.ض.قبلية      | مَا                                                                  | 17                       | 11   |
| عُلَّالًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2                                                                              | إح.ض.بعدية      | لَا يُغَيِّرُ (هو)                                                   |                          |      |
| قَوْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2                                                                              | إح.ض.قبلية      | مَا                                                                  |                          |      |
| قَوْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0                                                                              | إح.ض.بعدية      | حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ (هم)                                             |                          |      |
| ؠؚٲ۫ڹڡؙؗڛڡۣ؞ٞڔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0                                                                              | إح.ض.قبلية      | مَا                                                                  |                          |      |
| سُوءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2                                                                              | إح.ض.قبلية      | لَهُو (ـــه)                                                         |                          |      |
| <u>قَ</u> وْمٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5                                                                              | إح.ض.قبلية      | لَهُم (هم)                                                           |                          |      |
| عُلَّالًا عُلَّالًا عُلِينًا الْعَلَامُ الْعَلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلِمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِل |                                                                                |                 | دُونِهِۦ (؎)                                                         |                          |      |
| اِدَ اللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ (الآية 4/12)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ا<br>وَإِذَآ أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمِ سُوّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُر (الآية 4/12) |                 |                                                                      | وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَ     |      |
| َادَ اللَّهُ بِعَوْمِ سُوّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ. (الآية 4/12)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وَإِذَاۤ أَرَ                                                                  | (و) و.إضافي     | بِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ              | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَإِ |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                |                 | (3                                                                   | (الآية3/12)              |      |
| هُم مِّن دُونِهِۦ مِن وَالٍ (الآية 5/12)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وَمَا لَهُ                                                                     | (و) و.إضافي     | وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُر (4/12) |                          |      |
| و (كم) يقصد النَّبِيَ أُو المسْلِمُينَ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (نا)                                                                           | حذف المفعول     | يْهُمْ يُجَدِلُونَ (ك) أو (كم)                                       |                          |      |
| ส์นี้โ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6                                                                              | إح.ض.قبلية      | هُوَ                                                                 |                          |      |
| يُريكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0                                                                              | إح.ض.بعدية      | ٱلَّذِي                                                              |                          |      |
| اُلْلَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6                                                                              | إح.ض.قبلية      | يُريڪُهُ (هو)                                                        | 7                        | 12   |
| الذين كفروا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4                                                                              | إح.ض.قبلية      | يُريكُءُ (كم)                                                        |                          |      |
| عُنَّا ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6                                                                              | إح.ض.قبلية      | وَيُنشِئُ ( هو)                                                      |                          |      |
| ٱلسَّحَابَ ٱلثِّقَالَ (الآية 2/13)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وَيُنشِئُ                                                                      | (و) و .إضافي    | عَ ٱلسَّمَوَٰتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا (1/2)                    | ٱللَّهُ ٱلَّذِي رَفَ     |      |
| السَّحَابَ الْثِقَالَ (الآية 2/13)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلِثِّقَالَ (الآية 2/13)                                  |                 | كُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا (1/13)                              | هُوَ ٱلَّذِى يُريِه      |      |
| عُنْدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7                                                                              | إح.ض.قبلية      | بِحَمْدِهِ (هـ)                                                      |                          |      |
| أَلْلَهُ عُلِينًا وَاللَّهُ عُلِينًا لِمُعَالِمُ اللَّهُ عُلِينًا لِمُعَالِمُ اللَّهُ عُلِينًا لِمُعَالِمُ الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7                                                                              | إح.ض.قبلية      | خِیفَتِهِۦ (؎)                                                       |                          |      |

<sup>1</sup> محمد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ص 105.

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_ الفصل الثالث إح.ض.قبلية وَيُرْسِلُ (هو) إح.ض.قبلية فَيُصِيبُ (هو) الله إح.ض.قبلية 13 13 الصواعق بِهَا (ها) إح.ض. بعدية 0 يَشَآءُ مَن إح.ض.قبلية الله يَشَاءُ (هو) إح.ض.قبلية الذين كفروا هم إح.ض.قبلية 7 (و) و.إضافي وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ الآية 1/14 وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلتِّقَالَ (الآية 2/13) (و) و.إضافي وَٱلْمَلَتَ كَدُ مِنْ خِيفَتِهِ ( الآية 2/14) وَيُسَبِّحُ ٱلرَّغَدُ بِحَمْدِهِ ۚ (الآية 1/14) هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرُقَ خَوْفًا وَطَمَعًا (1/13) (و) و إضافي وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ (الآية 3/14) (ف) و.سببي فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ (الآية 4/14) وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ ( الآية 3/14) إح.ض.قبلية لَهُ (ـه) ٱلَّذِي إح.ض.بعدية 0 يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إح.ض.قبلية الله دُونِهِۦ إح. مقامية لَا يَسۡتَجِيبُونَ (هم) الآلهة المتعددة إح.ض.قبلية 11 14 ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لْهُم (هم) كَنْسِطِ كُفَّيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ الحِ.مقارنة(ك) 0 لَا يَسۡتَجِيبُونَ (و)و عكسي وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٤ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِثَتَيْ وِ (الآية 2/15) لَهُ وَعُوَةُ ٱلْحَقِيُّ (الآية 1/15) كَبْسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيتْلُغَ فَاهُ (3/15) وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِۦ (الآية 4/15) (و) و .سببي (و) و.إضافي وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ (الآية 6/15) لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ (الآية 1/15) وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا (1/16) لَهُو دَعْوَةُ ٱلْحَقِيِّ (الآية 1/15) (و)و .إضافي قل (أنت) الكافر إح.ض.قبلية 7 الكافر قل (أنت) إح.ض.قبلية إح.ض.قبلية 7 الكافر

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_ الفصل الثالث الذين كفروا أفاتخذتم (أنتم) إح.ض.قبلية إح.ض.قبلية 9 18 16 من دونه ( ـه) اُللَّهُ إح.ض.قبلية لا يملكون (هم) الآلهة لأنفسهم (هم) 1 إح.ض.قبلية الآلهة قل (أنت) إح.ض.قبلية الكافر ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ جعلوا (هم) إح.ض.قبلية إح.ض.قبلية خَلَقُواْ (هم) الآلهة المتعددة 10 إح.ض.قبلية كَنَلْقِهِۦ (؎) الله 10 إح. مقارنة كَنْلْقِهِ ـ (الكاف) إح.ض.قبلية ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَيْهِمْ (هم) إح.ض.قبلية ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قُلُ (أنت) إح.ض.بعدية ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَارُ هُوَ هَلْ تَشْتَوِى ٱلظُّلُمُّكُ وَٱلنُّورُ (الآية 5/17) هَلْ يَشْتَوى ٱلْأَغَّـمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ( الآية4/17) (أم) و.إضافي قُلْ أَفَاتَّخَذْتُر مِّن دُونِهِۦٓ أَوْلِيَآءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْشِهِمْ ۚ (أم) و.إضافي جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه (الآية 1/18) نَفْعًا وَلَا ضَرًّا (3/17) جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُواْ كَنَلْقِهِ اللَّهِ 1/18 فَتَشَلَبُهُ ٱلْخَلُقُ عَلَيْهِمْ (2/18) (ف) و إضافي إح.ض.قبلية 11 الله أَنْزَلَ (هو) إح.ض.قبلية ٲٛۅ۫دِيَةؖ 0 فَسَالَتُ (هي) 0 إح.ض.قبلية أَوۡدِيَةُ بقَدَرِهَا (ها) إح.ض. بعدية وَمِمَّا (ما) يُو قِدُونَ 12 إح.ض.مقامية المعادن عَلَيْهِ (ـه) إح.ض. بعدية 17 يَنَفَعُ ٱلنَّاسَ مَا 0 إح.ض.قبلية فَيَمۡكُثُ (هو) مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ( الآية 1/19) فَسَالَتُ أُوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا (الآية 2/19) (ف) و إضافي أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ ( الآية 1/19) فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ( الآية 3/19) (ف) و .إضافي

|    | <u> </u>                                           | الفصل النالث فراءات في خصوصيات التغبير الفرائي – سور وايات فرائية المودجا- |             |                |                                                                                    |  |  |  |  |  |
|----|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|    | فَٱحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ                              | رَبَدًا رَابِيًا (الآية 4/19)                                              | (مِثْلُه)   | وَمِمَّا يُ    | بُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِّثْلُهُ  |  |  |  |  |  |
|    |                                                    |                                                                            | و.إضافي     | /19)           | (5)                                                                                |  |  |  |  |  |
|    | فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ                             | زَبَدًا رَّالِيَة (الآية 4/19)                                             | (ف)و.إضافي  | فَأَمَّا ٱلْذَ | نَبِدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءَ ( الآية 7/19)                                            |  |  |  |  |  |
|    | فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً (الآية 7/19) |                                                                            | (و) و إضافي | وَأَمَّا مَ    | ا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ (8/19)                                 |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | ٱلَّذِينَ                                                                  | إح.ض.بعدية  | 0              | ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ                                                          |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | ٱلَّذِينَ                                                                  | إح.ض.بعدية  | 0              | لَوْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُر، (الذين كفروا)                                           |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | لُهُ                                                                       | إح.ض.قبلية  | 12             | ล์นี้ใ                                                                             |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | لَهُم (هم)                                                                 | إح.ض.قبلية  | 0              | ٱلَّذِيرِتَ لَوۡ يَسۡتَجِيبُواْ                                                    |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | مَا                                                                        | إح.ض. بعدية | 0              | مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعَا                                                        |  |  |  |  |  |
| 18 | 11                                                 | وَمِثْلَهُ ( - ٥ )                                                         | إح.ض.قبلية  | 0              | مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعَا                                                        |  |  |  |  |  |
|    | لَا فُتَدَ                                         | لَأَفْتَدَوْاْ بِهِۦٓ (هم)                                                 | إح.ض.قبلية  | 0              | مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعَا                                                        |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | ٲ۠ۏؙڵؠۣٙڮؘ                                                                 | إح.ض.قبلية  | 4              | ٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ                                                      |  |  |  |  |  |
|    | لَهُمْ                                             | لَهُمْ                                                                     | إح.ض.قبلية  | 0              | ٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ                                                      |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | وَمَأْوَنِهُمْ ( هم)                                                       | إح.ض.قبلية  | 0              | ٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ                                                      |  |  |  |  |  |
|    | لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُو                             | وَاْ لِرَبِهِمُ ٱلْحُسُنَىٰ (الآية 1/20)                                   | (و) و إضافي | وَٱلَّذِينَ    | لَمْ يَشْتَجِيبُواْ لَهُو لَوْ أَنَّ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعَا وَمِثْلَهُو |  |  |  |  |  |
|    |                                                    |                                                                            |             | مَعَ كُو       | لَافْتَدَوْاْ بِهِ ۚ أُوْلَٰنِكَ لَهُمْ سُوَّءُ ٱلْحِسَابِ (2/20)                  |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | مَنْ                                                                       | إح.ض.بعدية  |                | يَعَلَمُ أَنْمَآ أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ٱلْحَقُّ                            |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | يَعْلَمُ (هو)                                                              | إح.مقامية   | 0              | كل شخص ذو عقل راجح يفقه                                                            |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | مَا                                                                        | إح.ض. بعدية | 0              | أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِيكَ ٱلْحَقُّ                                              |  |  |  |  |  |
| 19 | 7                                                  | أُنزِلَ (هو)                                                               | إح.مقامية   | 1              | القرآن الكريم                                                                      |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | إِلَيْكَ (أنت)                                                             | إح.مقامية   | 4              | مُحَّد رسول الله                                                                   |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | رَّبِّكَ (أنت)                                                             | إح.مقامية   | 4              | مُحَّد رسول الله                                                                   |  |  |  |  |  |
|    |                                                    | مَنْ هُوَ                                                                  |             |                | أُعْمَى                                                                            |  |  |  |  |  |
|    |                                                    |                                                                            | إح.ض. بعدية | 0              |                                                                                    |  |  |  |  |  |
| 20 |                                                    | ٱلَّذِينَ                                                                  | إح.ض. بعدية | 0              | يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ                             |  |  |  |  |  |
|    |                                                    |                                                                            |             |                |                                                                                    |  |  |  |  |  |

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_ ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض. بعدية يُوفُونَ (هم) ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض. بعدية وَلَا يَنقُضُونَ (هم) ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهُدِ ٱللَّهِ (الآية 1/22) وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَقَ (الآية 2/22) (و) و.إضافي يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ٤٠٠٠ سُوَّءَ ٱلْحِسَاب ٱلَّذِينَ إح.ض. بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض. بعدية يَصِلُونَ (هم) إح.ض.بعدية 0 9 21 أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ مَا إح.مقامية صله الأرحام و القرابة بهِ ٤ (الهاء) إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّ قُونَ وَيَخْشَوْنَ (هم) إح.ض.بعدية ا ٱلۡمُتَّـقُونَ رَبَّهُمْ (هم) إح.ض.بعدية | 1 ٱلۡمُتَّ قُونَ وَيَخَافُونَ (هم) وَٱلْذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوٓءَ الْخِسَابِ ( الآية 21) (و) و. إضافي صَبَرُواْ ٱلَّذِينَ 0 إح.ض. بعدية إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ صَبَرُواْ (هم) إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ رَبَّهُمۡ إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ وَأَقَامُواْ (هم) إح.ض.بعدية 13 22 ٱلۡمُتَّقُونَ وَأَنفَقُواْ إح.ض.بعدية رَزَقَنَّهُمْ إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ رَزَقُنَهُمْ ( هم) إح.ض.بعدية | 2 ٱلۡمُتَّقُونَ وَيَدُرَءُونَ ( هم) إح.إشارية أُوْلَيْكَ ٱلۡمُتَّقُونَ 0 إح.مقامية وَٱلَّذِينَ ..... بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيَّعَةَ هم (هم) وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِتَّا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ (الآية 24) يَدۡخُلُونَهَا (هم) ٱلۡمُتَّقُونَ 0 إح.ض. بعدية إح.ض.قبلية 0 جَنَّتُ عَدْن يَدُخُلُونَهَا (ها) إح.ض. بعدية

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني - سور وآيات قرآنية أنموذجا-الفصل الثالث صلح من أبائهم.....و ذريّتهم إح.ض. بعدية مَنْ ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض.بعدية ءَابَآبِهِمْ (هم) 23 ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض.بعدية وَأَزُوَجِهِمْ (هم) 0 إح.مقامية ٱلۡمُتَّقُونَ وَذُرِّيَّاتِهِمْ (هم) إح.ض. بعدية الملائكة يَدۡخُلُونَ (هم) ٱلۡمُتَّقُونَ عَلَيْهِم (هم) جَنَّتُ عَدْنِ يَنْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَأَلْمَلَتَهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ/ الآية 23 (و) و. إضافي عَلَيْكُمْ (أنتم) ٱلۡمُتَّقُونَ إح.ض. بعدية 24 إح.ض.بعدية 3 صَبَرُتُو بما إح.ض.بعدية ٱلۡمُتَّقُونَ صَبَرَتُهُ (أنتم) يَنقُضُونَ عَهْدَ أَللَّهِ إح.ض. بعدية ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ 10 إح.ض.قبلية يَنَقُضُونَ (هم) إح.ض قبلية 13 مِیتَقِهِہ 10 إح.ض.قبلية ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَقَطَعُونَ (هم) إح.ض.بعدية 25 أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِۓ إح.ض.قبلية أَمَرَ ٱللَّهُ بهِ ع (ــه) إح.ض.قبلية 10 ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيُفۡسِدُونَ (هم) إح.إش.قبلية أُوْلَيِكَ و الذين ينقضون ....و يفسدون في الأرض إح.ض.قبلية أُوْلَيْكَ لهم (هم) وَٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَّرَ ٱللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ. ( الآية 25) (و) و. إضافي ا الله 14 إح.ض.قبلية يَبْسُطُ (هو) يَشَآءُ وَيَقُدِرُ إح.ض.بعدية مَنْ إح.ض.قبلية 7 26 14 يَشَاءُ (هو) الله إح.ض.قبلية 14 وَيَقُدِرُ (هو) اُللَّهُ إح.ض.قبلية 11 وَفَرِحُواْ (هم)

|    | <u> </u>                | عراوات تي مصوصيت                   | التعبير العرائي | <i>) -</i> -      | <u> </u>                                              |
|----|-------------------------|------------------------------------|-----------------|-------------------|-------------------------------------------------------|
|    |                         |                                    |                 |                   | ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                   |
|    | أللَّهُ يَبْسُطُ ٱلْإِ  | رِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ (الآية 1/26) | (و) و .إضافي    | وَيَقَدِرُ        | (الآية 2/26)                                          |
|    | وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوْ | ةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا (الآية 3/26)   | (و) و.إضافي     | ٱلْحَيَوْةُ ٱ     | لَدُنْيَا فِي ٱلْآخِزَةِ إِلَّا مَتَعُ ۗ (الآية 4/27) |
|    |                         | ٱلَّذِينَ                          | إح.ض.بعدية      | 12                | كَفَرُواْ                                             |
|    |                         | أُنْزِلَ                           | إح.ض.يعدية      | 0                 | آية                                                   |
|    |                         | عليه                               | إح.مقامية       | 5                 | مُجَّد رسول الله                                      |
|    |                         | ربّـه ـ(ـــه)                      | إح.مقامية       | 5                 | مُجَّد رسول الله                                      |
|    |                         | قل (أنت)                           | إح.مقامية       | 5                 | مُجَّد رسول الله                                      |
|    |                         | يُضِلُّ (هو)                       | إح.ض.قبلية      | 15                | مُلْلًا                                               |
| 27 | 12                      | مَن                                | إح.ض. بعدية     | 0                 | يشاء و يهدي إليه من أناب                              |
|    |                         | يَشَآءُ (هو)                       | إح.ض.قبلية      | 15                | عُلْمًا                                               |
|    |                         | وَيَهُدِيَ (هو)                    | إح.ض.قبلية      | 15                | عُلْمًا                                               |
|    |                         | إِلَيْهِ (ـــه)                    | إح.ض.قبلية      | 15                | الله على الله الله الله الله الله الله الله ال        |
|    |                         | مَنْ                               | إح.ض.بعدية      | 0                 | أَنَابَ                                               |
|    | يُضِلُّ مَن يَشَآءُ     | ( الآية 2/27)                      | (و) و. إضافي    | وَيَهُدِئ         | رْ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ (الآية 3/27)                 |
|    |                         | ٱلَّذِينَ                          | إح.ض.بعدية      | 3                 | ءَامَنُواْ                                            |
| 28 | 3                       | قُلُوبُهُم (هم)                    | إح.ض.بعدية      | 3                 | ٱلْمُتَّقُونَ                                         |
|    | ٱلَّذِينَ ءَامَنُولْ    | (الآية 1/28)                       | (و)و .إضافي     | <br>وَتَطْمَبِرُّ | ُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اَللَّهِ (2/28)                 |
|    |                         | ٱلَّذِينَ                          | إح.ض.بعدية      | 0                 | ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ                    |
| 29 | 4                       | ءَامَنُواْ (هم)                    | إح.ض.بعدية      | 4                 | ٱلۡمُتَّ قُونَ                                        |
|    |                         | وَعَمِلُواْ ( هم)                  | إح.ض.بعدية      | 4                 | ٱلْمُتَّعُونَ                                         |
|    |                         | هم (هم)                            | إح.ض.بعدية      | 4                 | ٱلۡمُتَّقُونَ                                         |
|    | ٱلَّذِينَ ءَامَنُولْ    | (الآية 1/30)                       | (و) و .إضافي    | وَعَمِلُواْ       | ٱلصَّلْلِحَاتِ (الآية 2/30)                           |
|    |                         | أَرْسَلْنَكَ (نا)                  | إح.ض.قبلية      | 16                | عُلْمًا                                               |
|    |                         |                                    | إح.مقامية       | 6                 | مُجَّد رسول الله                                      |
|    |                         | •                                  |                 | •                 | •                                                     |

| وآيات قرآنية أنموذجا-                 | _ سور            | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                 | سل الثالث                                    | القم |  |
|---------------------------------------|------------------|-----------------|-----------------------------------|----------------------------------------------|------|--|
| أمم                                   | 1                | إح.ض. بعدية     | أَرْسَلْنَكَ (ك)                  |                                              |      |  |
| أُمَّةِ                               | 1                | إح.ض.قبلية      | خلت (هي)                          |                                              |      |  |
| مُجَّد رسول الله                      | 6                | إح.مقامية       | قَبْلِهَا (ها)                    |                                              |      |  |
| عَ أُمَّا                             | 1                | إح.ض.قبلية      | لِّتَــَّتُلُواْ (أنت)            |                                              |      |  |
| أَوْحَيْنَا                           | 0                | إح.ض. بعدية     | عَلَيْهِمُ (هم)                   |                                              |      |  |
| مُحَّد رسول الله                      | 6                | إح.مقامية       | ٱلَّذِينَ                         |                                              |      |  |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                   | 13               | إح.ض.قبلية      | إِلَيْكَ (ك)                      | 17                                           | 30   |  |
| محمّد رسول الله                       | 6                | إح.مقامية       | وَهُمْ                            |                                              |      |  |
| رێۣ                                   | 0                | إح.ض.بعدية      | قُلْ (أنت)                        |                                              |      |  |
| إلَــة                                | 0                | إح.ض.قبلية      | هُوَ                              |                                              |      |  |
| ٱللَّهُ                               | 16               | إح.ض.قبلية      | هُوَ                              |                                              |      |  |
| مُحَّد رسول الله                      | 6                | إح.مقامية       | عَلَيْهِ                          |                                              |      |  |
| أَلْلَهُ                              | 16               | إح.ض.قبلية      | تَوَكَّ لْتُ                      |                                              |      |  |
|                                       |                  |                 | وَإِلَيْهِ                        |                                              |      |  |
| كُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ (الآية 2/30) | ا<br>وَهُمۡ یَکُ | (و) و .إضافي    | لَلْنَكَ فِيَ أُمَّةٍ (الآية1/30) | ا كَذَالِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ (الآية( |      |  |
| سَتَابِ (4/30)                        | وَ إِلَيْهِ هَ   | (و) و .إضافي    | ئ (3/30)                          | عَلَيْهِ قَوَحَمَّلْتُ (3/30)                |      |  |
| ٱلِجْبَالُ                            | 0                | إح.ض.بعدية      | سُٰیِرَتُ (هي)                    |                                              |      |  |
| قُرْءَانَا                            | 2                | إح.ض.قبلية      | عِي                               |                                              |      |  |
| الأرض                                 | 1                | إح.ض.بعدية      | قُطِّعَتْ (هي)                    |                                              |      |  |
| قُوَءَانَا                            | 2                | إح.ض.قبلية      | غِي                               |                                              |      |  |
| الموتى                                | 0                | إح.ض. بعدية     | كُلِّم                            |                                              |      |  |
| قُرَءَانَا                            | 2                | إح.ض.قبلية      | عِي                               |                                              |      |  |
| ءَامَنُواْ                            | 5                | إح.ض. بعدية     | ٱلَّذِينَ                         |                                              |      |  |
| مُثَّلًا                              | 17               | إح.ض.بعدية      | رَيْن<br>لَهَدَى (هو)             | 19                                           |      |  |
| كفروا                                 | 14               | إح.ض.بعدية      | ٱلَّذِينَ                         |                                              | 31   |  |
|                                       |                  |                 | 3.09                              | الله الله الله الله الله الله الله الله      |      |  |

| وآيات قرآنية أنموذجا                                                          | _ سور | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                                                      | سل الثالث        | القص |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------|------------------------------------------------------------------------|------------------|------|
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                                           | 14    | إح.ض.قبلية      | تُصِيبُهُم (هم)                                                        |                  |      |
| صَّنَعُولْ                                                                    | 0     | إح.ض. بعدية     | بِمَا                                                                  |                  |      |
| قَارِعَةُ                                                                     | 0     | إح.ض.قبلية      | تَحُلُّ (هي)                                                           |                  |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                                           | 14    | إح.ض.قبلية      | دَارِهِمْ (هم)                                                         |                  |      |
| عُلَّالًا عُلِيَّا                                                            | 17    | إح.ض.قبلية      | لَا يُخْلِفُ(هو)                                                       |                  |      |
| وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِلْبَالُ (الآية 1/31)              |       | (و) و .إضافي    | لْنَكَ فِيَ أُمَّةِ (الآية1/30)                                        | كَذَالِكَ أَرْسَ |      |
| أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ (الآية 2/31)                                    |       | (أو) و.إضافي    | وَلُوۡ أَنَّ قُوۡءَانَا سُيِّرَتۡ بِهِ ٱلۡجِبۡالُ (الآية 1/31)         |                  |      |
| أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ (3/31)                                          |       | (أو) و.إضافي    | أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ (الآية 2/31)                             |                  |      |
| وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ (5/31) |       | (و) و .إضافي    | وَلَوْ أَنَ قُرْءَانَا سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ (الآية 1/31)          |                  |      |
| "لكان هذا القرآن بالغا ذلك و لكن ذلك ليس من                                   |       | حذف قولي        | لكان هذا القرآن بالغا ذلك و لكن ذلك                                    |                  |      |
| شأن الكتب" <sup>1</sup>                                                       |       | جواب "لو"       | ليس من شأن الكتب                                                       |                  |      |
| أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ (6/31)                                   |       | (أو) و.إضافي    | وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةً |                  |      |
|                                                                               |       |                 | (الآية 5/31)                                                           |                  |      |
| محمّد رسول الله                                                               | 7     | إح.مقامية       | قبلك                                                                   |                  |      |
| ส์มีโ                                                                         | 18    | إح.ض.قبلية      | أمليتُ( ثُ)ضمير المتكلم                                                |                  |      |
| كفروا                                                                         | 15    | إح.ض.بعدية      | الذين                                                                  | 8                | 32   |
| عُلَّمًا                                                                      | 18    | إح.ض.قبلية      | أخذتهم (تٌ) ضمير المتكلم                                               |                  |      |
| ٱلَّذِينَ كَقَرُواْ                                                           | 15    | إح.ض.قبلية      | أخذتُّهم (هم)                                                          |                  |      |
| وَلَقَدِ السُّتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ (الآية 1/32)                     |       | (و)و .إضافي     | كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةِ (الآية1/30)                          |                  |      |
| فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ (الآية2/32)                                 |       | (ف)و .إضافي     | وَلَقَدِ السُّتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ (الآية 1/32)              |                  |      |
| ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ ( الآية 3/32)                                              |       | (ثمَّ)و . إضافي | فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ (الآية2/32)                          |                  |      |
| قَآبِهُ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ (الله)                                            | 0     | إح.ض. بعدية     | أَفَمَنْ هُوَ                                                          |                  |      |
| كسبت                                                                          | 0     | إح.ض.بعدية      | ما                                                                     |                  |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                                           | 16    | إح.ض.قبلية      | وَجَعَلُواْ (هم)                                                       |                  |      |

143 محمد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه،ص 143

| ر وآیات قرآنیة أنموذجا_                             | _ سو      | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                                                       | سل الثالث                                | القم |
|-----------------------------------------------------|-----------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------|
| شركاء                                               | 0         | إح.ض.قبلية      | سَمُّوهُمْ (هم)                                                         |                                          |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 | 16        | إح.ض.قبلية      | تُنَبِّتُونَهُو (أنتم)                                                  |                                          |      |
| عُلْمًا                                             | 19        | إح.ض.قبلية      | تُنَبِّتُونَهُو (ــه)                                                   |                                          |      |
| لَا يَعْلَرُ فِي ٱلْأَرْضِ                          | 0         | إح.ض.بعدية      | ام                                                                      |                                          |      |
| مْنَااً                                             | 19        | إح.ض.قبلية      | لَا يَغَائِرُ (هو)                                                      |                                          |      |
| كَفَرُواْ                                           | 16        | إح.ض.بعدية      | لِلَّذِينَ                                                              | 16                                       | 33   |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 | 16        | إح.ض.قبلية      | مَكْرُهُرُ (هم)                                                         |                                          |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 | 16        | إح.ض.قبلية      | وَصُدُّواْ (هم)                                                         |                                          |      |
| يُضْلِلِ ٱللَّهُ                                    | 0         | إح.ض.بعدية      | وَمَن                                                                   |                                          |      |
| وَمَن يُضْلِلِ                                      | 0         | إح.ض.قبلية      | له (ــه)                                                                |                                          |      |
| ا<br>الِهِرِ مِّنَ ٱلْقَوْلِ ( الآية5/33)           | أَمر بِظَ | (أم)و .إضافي    | ا<br>أَمْر تُنَبِّئُونَهُو بِمَا لَا يَعُلَمُ فِي ٱلْأَرْضِ (الآية4/33) |                                          |      |
| بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ (7/33) |           | (بل)و .عكسي     | شُرَكَآءَ (2/33)                                                        | وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَد                |      |
| وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ( الآية8/3)              |           | (و)و .إضافي     | كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ (الآية 7/33)                                       | بَلۡ زُیِّنَ لِلَّذِینَ                  |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 | 17        | إح.ض.قبلية      | أَوْمُ (هم)                                                             | 5                                        |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 | 17        | إح.ض.قبلية      | لَّهُمْ (هم)                                                            |                                          |      |
| وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ (2/34)                |           | (و)و .إضافي     | ٱلحَٰيَوۡقِ ٱلدُّنَيَا (1/34)                                           | لَّهُمْ عَذَابٌ فِي                      | 34   |
| وَمَا لَهُم قِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ( الآية3/34)     |           | (و)و .إضافي     | نَوَةِ أَشَقُّ ( الآية2/34)                                             | وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُى ﴿ الآية34 |      |
| عذاب: حذف مضاف بقرينة ما ذكر قبله"                  |           | حذف اسمي        | ن (عذاب) الله من واق                                                    | و ما لهم من (عذاب) الله مر               |      |
| وُعِدَ ٱلْمُتَّ قُونَ                               | 0         | إح.ض.بعدية      | ٱلۡیِّی                                                                 |                                          |      |
| ٱلْجُنَّةِ                                          | 0         | إح.ض.قبلية      | تَحْتِهَا (ها)                                                          | 5                                        | 35   |
| ٱلْجُنَّةِ                                          | 0         | إح.ض.قبلية      | أَكُأُ                                                                  |                                          |      |
| ٱلْجُنَّةِ                                          | 0         | إح.ض.قبلية      | <u>وَظ</u> ِلُّهَا                                                      |                                          |      |
| ٱلْجُنَّةِ                                          | 0         | إح.ض.قبلية      | تِلْكَ                                                                  |                                          |      |
| ٱتَــَـقَواْ                                        | 0         | إح.ض. بعدية     | ٱلَّذِينَ                                                               |                                          |      |

<sup>1</sup> محمد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ص 155

| الفصل الثالث ﴿ وَارْدُاتُ فِي خَصُوصِياتُ النَّغِيرِ العَرانِي _ سُورُ وَآيَاتُ طَرَائِيهُ المُودَجِا |    |            |                                                                       |                          |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------|
| وَّعُقْبَى ٱلْكَفِرِينَ ٱلنَّارُ (3/35)                                                               |    | (و)و.إضافي | ٱلَّذِينَ ٱتَّـَقَواْ (الآية2/35)                                     | تِلْكَ عُقْبَى           |             |
| آتيناهم                                                                                               | 0  | إح.ض.بعدية | الذين                                                                 |                          |             |
| الذين آتينهم الكتاب                                                                                   | 0  | إح.ض.قبلية | يفرحون (هم)                                                           |                          |             |
| أُنزِلَ                                                                                               | 0  | إح.ض.بعدية | ما                                                                    |                          |             |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 8  | إح.مقامية  | إليك                                                                  |                          |             |
| ينكرُ                                                                                                 | 0  | إح.ض.بعدية | من                                                                    |                          |             |
| الكتاب                                                                                                | 1  | إح.ض.قبلية | بعضه (ـه)                                                             |                          |             |
| مُحَدِّد رسول الله                                                                                    | 8  | إح.مقامية  | قل (أنت)                                                              |                          |             |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 8  | إح.مقامية  | أُمرتُ (أنا)                                                          |                          |             |
| مُحَدِّد رسول الله                                                                                    | 8  | إح.مقامية  | أعبد (أنا)                                                            | 17                       | 36          |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 8  | إح.مقامية  | وَلَآ أُشْرِكَ (أنا)                                                  |                          |             |
| عُنَّاهُ                                                                                              | 20 | إح.ض.قبلية | رِهِے (؎)                                                             |                          |             |
| ٱللَّهُ                                                                                               | 20 | إح.ض.قبلية | إِلَيْهِ (؎)                                                          |                          |             |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 8  | إح.مقامية  | أَدْعُواْ (أنا)                                                       |                          |             |
| عُلَّامًا                                                                                             | 20 | إح.ض.قبلية | إِلَيْهِ (؎)                                                          |                          |             |
| وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ (الآية 2/36)                                                 |    | (و)و.إضافي | نَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ 1/36                         | ءَاتَيْنَاهُمُرُ ٱلۡكِدَ | وَٱلَّذِينَ |
| وَلَا أُشْرِكَ بِهِةِ (الآية 4/36)                                                                    |    | (و)و.إضافي | قُلُ إِنَّمَآ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ (الآية 3/36)             |                          |             |
| وُلْمَا                                                                                               | 21 | إح.ض.قبلية | أَنْزَلْنَهُ (نا)                                                     |                          |             |
| ٱلْكِتَبَ                                                                                             | 2  | إح.ض.قبلية | أَنزَلْنَهُ (هـ)                                                      |                          |             |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 9  | إح.مقامية  | ٱتَّبَعْتَ (أنت)                                                      | 7                        | 37          |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                                                                   | 18 | إح.ض.قبلية | أهواءهم (هم)                                                          |                          |             |
| عَادَآجَ                                                                                              | 0  | إح.ض.بعدية | مَا                                                                   |                          |             |
| مُحَّد رسول الله                                                                                      | 9  | إح.مقامية  | لَكَ (ك)                                                              |                          |             |
| وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا (الآية 1/36)                                               |    | (و)و.إضافي | ا<br>وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلۡكِتَابَ يَفۡرَحُونَ بِمَاۤ أُنزِلَ |                          |             |
|                                                                                                       |    |            | (1/36                                                                 | إِلَيْكَ (الآية          |             |
|                                                                                                       |    |            |                                                                       |                          |             |

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني ـ سور وآيات قرآنية أنموذجا الفصل الثالث إح.ض.قبلية أَرْسَلْنَا (نا) إح.مقامية 38 مُحَمَّد رسول الله قَبِلكَ (ك) إح.ض.قبلية 22 اُللَّهُ وَجَعَلْنَا إح.ض.قبلية 0 رُسُلًا لَهُمْ (هم) إح.ض.قبلية 9 مُحَّد رسول الله أَن يَأْتِيَ (هو) وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا (الآية 1/36) (و)و.إضافي وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ (الآية 1/38) وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ (الآية2/38) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ (الآية 1/38) ﴿ (و)و. إضافي إح.ض. بعدية يتشآهُ 23 إح.ض.قبلية اُللَّهُ يَشَاءُ (هو) إح.ض.قبلية | 23 39 وَيُثَبِّتُ (هو) اُللَّهُ 23 إح.ض.قبلية ألله وَعِندَهُ ٓ (و)و.إضافي وَيُثَبِّتُ (الآية 39 وَيُثَبِّتُ /2) يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَاءُ (الآية 1/39) إح.مقامية 10 مُحَدّد رسول الله نُرِيَنَّكَ (ك) 0 نَعِدُهُمُر إح.ض.بعدية ٱلَّذِي | 19 | ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ا إح.ض.قبلية نَعِـدُهُمْ (هم) إح.ض.قبلية 24 10 40 نَتَوَفَّيَنَّكَ (نحن) اُللَّهُ إح.مقامية 10 مُحَّد رسول الله نَتَوَفَّيَنَّكَ (ك) إح.مقامية 10 مُحَمَّد رسول الله عَلَيْكَ (ك) ا لَلَّهُ عُلَّا اللَّهُ عُلَّا اللَّهُ عُلَّا اللَّهُ عُلَّا اللَّهُ عُلَّا اللَّهُ عُلَّا اللَّهُ ع إح.ض.قبلية وَعَلَيْنَا (نا) وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِـدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثَبِّتُ وَعِندَهُۥ أَمُّ الْكِتَبِ (و)و.إضافي (الآية 39) ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ (الآية 40) (أو) و.إضافي أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ (2/40) زُيَنَّكَ بَعۡضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمۡ (1/40) (و)و.إضافي وعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ (4/40) فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ (3/40)

| _ سور وآيات قرآنية أنموذجا_                            |                | التعبير القرآني | قراءات في خصوصيات                                | سل الثالث               | القم |
|--------------------------------------------------------|----------------|-----------------|--------------------------------------------------|-------------------------|------|
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                    | 20             | إح.ض.قبلية      | أُوَلَمْ يَـرَوْاْ (هم)                          |                         |      |
| عُلْمَا                                                | 25             | إح.ض.قبلية      | أنَّا (نا)                                       |                         |      |
| ٱللَّهُ                                                | 25             | إح.ض.قبلية      | نَأْتِي (نحن)                                    |                         |      |
| ٱللَّهُ                                                | 25             | إح.ض.قبلية      | نَنقُصُهَا (نا)                                  |                         |      |
| ٱلْأَرْضَ                                              | 2              | إح.ض.قبلية      | نَنقُصُهَا (ها)                                  | 10                      | 41   |
| ٱلْأَرْضَ                                              | 2              | إح.ض.قبلية      | أَطْرَافِهَا (ها)                                |                         |      |
| أَلْلَهُ عُلَّالًا عُلِينًا مُ                         | 25             | إح.ض.قبلية      | يَخَكُمُ (هو)                                    |                         |      |
| اَلْنَهُ                                               | 25             | إح.ض.قبلية      | لِحُكْمِهِ ِ (هـ)                                |                         |      |
| سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ                                     | 25             | إح.ض.بعدية      | وَهُو                                            |                         |      |
| قَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ الصَّامِ (2/41)        | وَاللَّهُ يَحَ | (و)و .إضافي     | ا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا | أُوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ |      |
|                                                        |                |                 |                                                  | (1/41)                  |      |
| مِن قَبْلِهِمْ                                         | 0              | إح.ض.بعدية      | ٱلَّذِينَ                                        |                         |      |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                    | 21             | إح.ض.قبلية      | قَبْلِهِمْ (هم)                                  | 6                       | 42   |
| الله                                                   | 26             | إح.ض.قبلية      | يَعْلَمُ (هـو)                                   |                         |      |
| تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ                                  | 0              | إح.ض.قبلية      | مَا                                              |                         |      |
| فَلِلَهِ ٱلْمَكُرُ جَمِيعًا ( 2/42)                    |                | (ف)و.إضافي      | بنَ مِن قَبْلِهِمْ (1/42)                        | وَقَدُ مَكَرَ ٱلَّذِ    |      |
| وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ (4/42) |                | (و)و .إضافي     | ، كُلُّ نَفْيِنِ (3/42)                          | يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ   |      |
| كَفَرُواْ                                              | 22             | إح.ض.بعدية      | ٱلَّذِينَ                                        |                         |      |
| مُحَّد رسول الله                                       | 11             | إح.مقامية       | قُلُ (أنت)                                       |                         |      |
| مُحَّد رسول الله                                       | 11             | إح.ض.قبلية      | يَنْنِي (ي)                                      | 6                       | 43   |
| ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                    | 22             | إح.ض.قبلية      | وَيَيْنَكُمْ (كم)                                |                         |      |
| عِندَهُ، عِلْمُ ٱلْكِتَابِ                             | 0              | إح.ض.بعدية      | من                                               |                         |      |
| الله                                                   | 27             | إح.ض.قبلية      | عِندَهُ                                          |                         |      |
| وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَٰبِ (3/43)                |                | (و)و .إضافي     | يَهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ (2/43)        | قُلُ كَغَىٰ بِٱلْلَ     |      |

تحليل و مناقشة:

لما أظهره الجدول من أرقام يتضح أن البناء اللغوي للسورة على مستوى الشكل متماسك وشديد الاتساق، فالآيات مترابطة بعضها مع بعض كالبنيان المرصوص تشدّه الوسائل النحوية التالية:

- الربط بطريق الوصل كان حاضرا بقوة سواء داخل الآية (بين جملها)، أو بين الآيات، فلا تنتقل من آية إلى أخرى إلا عبر (الواو) العاطفة، فقد وصلت حالات الوصل بحا أكثر من 90 حالة، وتنوع الربط بالوصل بين الوصل الإضافي والعكسى والسببي والزمني.

وثمة مواضع في السورة تم الربط فيها بطريق آخر غير الوصل سواء داخل الآية كقوله تعالى في يُدنِهِ وَلَهُمْ رَقَ فَوْفُونَ)، أو بين الآيات كقوله تعالى: (... وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالْإِ(11) في هُو لَقَلْكُم بِلْقاَء رَبِّكُمْ تُوفِّلُونَ)، أو بين الآيات كقوله تعالى: (... وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالْإِ(11) في هُو اللَّذِي يُريكُمُ ٱلْبَرِقَ خَوْفًا...) هذا يسميه البلاغيون بالفصل أو القطع، بحيث يحقق غيباب الأداة الواصلة بين الآيات والجمل داخل الآيات تماسكا في بناء السورة أكثر من وجودها، وهذا يدخل ضمن خصائص البلاغة القرآنية، والكثير من آيات السورة ابتدأت بدون وصل، انظر إلى قوله تعسالى في بداية الآية قلا أَرْسَلَنكَ في أُمِّة فَدَ فَلَتْ مِن قَيْلِهَا أُمُّ لِتَتَلُولُ عَلَيْهُمُ الَّذِينَةُ وَحَمَّا إِلَيْكَ) لسم توصل بما قبلها فكان موضع فصل وقطع، بينما في بداية الآية 83 قال تعالى (وَحَمَالِكَ أَزَلْنَهُ خُكُمًا وَلَا يَعلَى اللهُ عَلَى اللهُ يضل من وغاية، عن الأولى يقول مُحُد الطاهر بن عاشور في تفسيره: "هذا الجواب عن قولهم لولا أنزل عليه آية وغاية، عن الأولى يقول مُحَد الطاهر بن عاشور في تفسيره: "هذا الجواب عن قولهم لولاً أنزل عليه آية يشاء" أي حين أن الصيغة الثانية التي جاءت مقترنة بالواو، فهي معطوفة على جملة سابقة «وَالَّيْنَ مُن رَبِّه حين أن الصيغة الثانية التي جاءت مقترنة بالواو، فهي معطوفة على جملة سابقة «وَالَّيْنَ عَلَى مُؤْمَوُنَ بِمَا أَنْنِلَ إِلْنَكَ» وتضمنت أمرا ثانيا وهو أن الكتاب الموجه للناس، يتضمن أيضا حكما عربيا وهو شريعة الله في الأرض ولا يتبع الأهواء، فاحتاج الجمع بينهما إلى الوصل بالأداة الواو.

- غير أن هناك الواو التي تقع بين الآيات ولا تؤدي وظيفة الربط والوصل، وهي كثيرة ومتنوعة، منها: الواو التي اعتبرها المفسرون وعلماء العربية (واو الاستئناف)، بحيث يبتدئ بعدها معنى جديد يختلف عن الجملة أو الآية السابقة، قال تعالى: « وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ الْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ »،يرى مُجَّد الطاهر أنّ: " الواو للاستئناف، وهذا استئناف ابتدائي انتقل به إلى فضل لبعض أهل الكتاب في حسن تلقيهم للقرآن، بعد الفراغ من ذكر أحوال المشركين " كذلك واو الحال في قوله: وَهُمْ «يُجَدِلُونَ فِي اللّهِ »، لذلك عين النحوي للأداة وبين وظيفتها في السياق، فالمعنى النحوي لـ (الواو) هو الجمع

2 محيد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ص 157.

<sup>. 139</sup>م بن عاشور، المرجع السابق، ج13، 13، 13 محمد الطاهر بن عاشور، المرجع

والاشتراك في الحكم والإعراب، بينما وظيفتها ودورها في العطف فهو الربط بين الجمل، وهي التي تسهم في تماسك النص في الشكل والدلالة.

- كما ساهم الربط بطريق الإحالة بدرجة كبيرة في تماسك السورة، فقد أسندت الضمائر والأسماء الموصولة وأسماء الإشارة إلى أربعة فئات، لتدلَّ على عناصر التواصل في الخطاب القرآني، وهذه الفئات هي على التوالي حسب الظهور والحضور في السورة، الذَّات الإلهية وفئة الكافرين والرسول مُحَمَّد صلَّى الله عليه و سلَّم، وفئة المؤمنين.
- O أولا: بالنسبة للذات الإلهية فدلّ عليها لفظ الجلالة "الله" وتمت الإحالة إليه من خلال بعناصر إحالية مختلفة، وهي:ضمير الغيبة المنفصل(هو) والمتصل(هه)، وضمير المتكلم المتصل(نها، تُ)، وقد توزَّعت هذه العناصر عبر كامل السورة من بدايتها إلى نمايتها، وهذا ما أسهم في تماسك السورة من جهة واستمرارية في حضور الذات الإلهية باعتبارها محور النص وغايته.
- O ثانيا: فئة الكافرين، فقد تم التعبير عنهم في السورة بلفظ "الذين كفروا" ثم تواصل ذكرهم في السورة من خلال مكونات إحالية ضميرية ربطت بين الآيات والجمل في علاقة مرجعية مع العنصر المشار إليه سلفا"الذين كفروا" لتسجّل حضوره في مواقف مختلفة على الشكل التالي: ضمير المتكلم في قوله تعالى ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَولُهُمْ أَوِذَا كُنَا تُرَبًا أَوِنًا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ وهنا حكاية عنهم بالقول وضمير المخاطب في قوله تعالى ﴿ قُلُ أَفَاتَغَذْتُم مِن دُونِهِ وَ أَوْلِياآ اللهُ عَير حضورهم في هذا الموضع ليس فعليا وإنما مساءلة الغرض منها نفي الشرك وإفراده عز وجل بالألهية، أمّا ضمير الغيبة (هم)، فقد كانت له الغلبة في علاقة المرجعية بالذين كفروا داخل السورة.
- ثالثا: الرسول مجدّ صل الله عليه و سلم، فقد ذكر في أول آية من السورة و تواصلت الإحالة إليه في مواقف متعددة منها وختمت السورة بذكره أيضا، وفي كل ذلك لم يذكر بلفظ صريح يدل عليه، وإنما عن طريق الإضمار، فلم تكن الإحالة إليه نصية وإنما مقامية أي خارج النص، فهو حاضر في ذهن المتلقي بالقوة بسبب معرفة المتلقي بحذا العالم معرفة تداولية، كما أحيل إليه صلى الله عليه وسلم بمجموعة من القرائن اللفظية، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي َ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ٱلْحَقُ ﴾ ف (كاف) المخاطب في (إليك) و (ربّك) تحيل إلى مجدً صل الله عليه وسلم، وهو العنصر المشار إليه ولم يذكر صراحة في السورة، لكن القرينة اللفظية (أُنزِلَ) و (ربّك) تدلّ على أنّ الكتاب وهو القرآن الكريم منزّل على شخص واحد، هو الني فعدم ذكره صراحة في النص وإنما بقرائن لغوية بجعل النص أكثر تماسكا.

- O رابعا: فئة المؤمنين كانت أقبل تداولا في السورة مقارنة مع فئة الكافرين وهذا أمر طبيعي، فموضوع السورة متعلق بعقيدة التوحيد، وتواصل المؤمنين مع هذه العقيدة كان خضوعا مطلقا لله، جاء ذكرهم بلفظ "أولوا الألباب" ثم بلفظ "المتقون"، كما أشير إليهم عن طريق ضمير الغيبة "هم".
- الربط بأسماء الإشارة وقع في مواضع متعددة من السورة وتنوع بين (تلك وذلك وأولئك)، فقد جاء استعمال أسماء الإشارة في هذه السورة لغايتين، الأولى هو الربط بين مقدمة ونتيجة، والغاية الثانية هي الدلالة على أمر عظيم فانظر في المواضع التالية:
- ◄ قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. فقد سبقت هذه الآية قدرة الله على خلق أمور كونية، عظيمة كخلق السموات والشمس و القمر والأرض وما حوت من راسي وأنمار وتسيير أمور كونية، فهذه الأمور تدعو إلى نتيجة جلية للعيان وهي دعوة الإنسان للتفكر والتدبر في هذا الخلق العظيم الذي لا يقدر عليه إلا إله واحد، وكذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾
- ✓ قــال تعــالى: ﴿ أُوْلَيَكَ لَهُمْ سُوّءُ ٱلْحِسَابِ ﴾. فعــدم اســتجابة الكــافرين في الآيــة الــتي تســبقها، تــؤدي إلى
   نتيجة حتمية وهي سوء الحساب و فيه إشارة إلى أمر عظيم.
- ◄ قال تعالى: ﴿ أُوْلَتَإِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾. في المقابل يذكر الله تعالى قبل هذه الآية أفعالا تثبت عبودية فئة من الناس وخضوعهم لله، ثم أتت هذه الآية نتيجة حتمية بالبشارة وحسن العاقبة.
- ✓ قــال تعــالى: ﴿ أُوْلَتِكَ لَهُمُ لَهُمُ اللَّغْنَةُ وَلَهُمْ سُوّءُ الدَّارِ ﴾، كانــت هــذه الآيــة نتيجــة للــذين يقومــون بأفعــال
   بعيدة عن مقصدية الشارع وقد ذكرت في الآية السابقة.

ومن خصوصيات الاستعمال القرآني أن يتم الربط بين الجمل من خلال مكونين إحاليين مختلفان في الطبيعة النحوية، يحيلان إلى نفس المرجع كقوله تعالى (أُوْلَتَهِكَ ٱلذِّينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ)، وهذا دليل على بلاغة القرآن الكريم وتميزها، ومنه أيضا اجتماع ضمير الغائب مع الاسم الموصول في قوله تعالى (هُوَ ٱلَّذِي يُريكُمُ ٱلْثَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا) و(وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِٱلنَّيلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ)، (وَهُوَ ٱلَذِي مَذَ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِي وَأَنْهَرًا)

والجمع بين المبهمات يفسره الغرض البلاغي الذي يقصده الشارع باستعمال الشدة مع الفئة الأولى، وتعظيم الذات الإلهية وقدرتها على الخلق، وهذه الاستعمالات لها تأثير كبير في تماسك النص.

كما ظهرت في السورة الإحالة بالمقارنة من خلال تصوير فني تظهر فيه كفاءة إعلامية مميزة تجعل المتلقي مميّز بين الحق الذي يضلُّ قائما، وبين الباطل الذي يذهب جفاء، قال تعالى: (أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ إِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ السَّيْلُ الحق الذي يضلُّ قائما، وبين الباطل الذي يذهب جفاء، قال تعالى: (أَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ إِقَارَهِمَا اللّهِ فِي مَثْلُو وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِّنْلُهُ وَكَنْلِكَ يَصْرِبُ اللّهُ أَنْ وَالْبَرْضِ كَذَلِكَ يَصْرِبُ اللّهُ الْمَثَنَالَ)، هنا ينقل السيوطي عن قتادة قوله: "هذه ثلاثة أمثال ضربما الله في مثل واحد، كما اضمحل هذا الزبد فصار جفاء لا ينفع به ولا ترجى بركته، كذلك يضمحل الباطل عن أهله، وكما مكث هذا الماء في الأرض فأمْرَعَتْ ونمت بركته، وأخرجت نباتها، وكذلك الذهب والفضة حين أدخل النار، وذهب خبثه، كذلك يبقى الحق لأهله، وكما اضمحل خبث هذا الذهب والفضة حين أدخل النار كذلك يضمحل الباطل عن أهله".

ومن مظاهر التماسك في التعبير القرآني أيضا: الإيجاز، ويكون إما بالقصر وهو استعمال اللفظ القليل يدل على المعنى الكثير، وإما بتوظيف آلية الحذف، ففي قوله تعالى: " ٱلْأَرْضِ قِطَعُ مُّتَجَوِرَتُ "حذف يقول عنه ابن عاشور: "وليس وصف القطع بالمتجاورات مقصودا بالذات في هذا المقام (...) بل المقصود وصف محذوف دلّ عليه السياق تقديره: مختلفات الألوان والمنابت، ودلّ عليها قوله تعالى: (وَنُفُضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِ) "2. فقد اهتدى المفسّر إلى تقدير الكلام المحذوف بالرجوع إلى السياق المقالي وهو القرينة اللغوية المذكورة في نفس الآية للاستدلال على العنصر اللغوي المحذوف، ويتبين مدى تأثيره في ترابط النص.

وجاء حذف في قوله تعالى: " وَإِن تَعَجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ " والتقدير: إن تعجب من عدم إيماهم بأن القرآن منزل من الله، فعجب إنكارهم البعث 3، فيظهر أثر السياق المقامي في الاستدلال على العنصر اللغوي المحذوف، لكون سياق الموقف يتعلق بإنكار المشركين المكذبين للألهية والبعث، والآيات التي سبقتها تعد قرائن لغوية تثبت المحذوف تقديرا، وحذف آخر في قوله تعالى ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَدَّفُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَنْ وَبَيْعِمْ وَذُورَيَّتِهِمْ وَالْمَلَامِكَةُ يَدَّفُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ شَ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَثُمْ فَيْعَمَ عُقْبَى الدَّارِ شَ ﴾ والتقصدير: يقولون والقرينة اللغوية هي (سلام عليكم).

\* المستوى المعجمى: (التكرار - التضام)

208

<sup>1</sup> جلال الدين السيوطي، معترك الأقران في إعجاز القرآن،تح: على البيجاوي، دار الكتب العلمية،بيروت، لبنان،ج1،ط1، 1988، ص467

مجد الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ص 86
 مجد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ص 90

ثم تأتي المرحلة الثانية في التحليل النصي للسورة وتتعلق بالمعجم المستعمل فيها ودرجة تنوّعه، من خلال ما يتضمنه هذا الجدول الذي يوضح الاتساق من خلال عنصري التكرار و التضام.

| نوعه        | تكرار                                                                                                                                                                              | العنصر الاتساقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| - 7         |                                                                                                                                                                                    | تضام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | المساور المسادي |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | آیات الکتاب (1) ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |
|             |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| ع/جزء-كل    | تضام                                                                                                                                                                               | آیات الکتاب 1) ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
| شبه ترادف   | تكرير                                                                                                                                                                              | الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | آیات(3)ج5                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | أُنزِل(3)ج3                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
|             |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| شبه ترادف   |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| شبه ترادف   | تكرير                                                                                                                                                                              | ربِّك(1)ج3                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | ربَّكَ (1)ج3                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
|             |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
|             |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| شبه الترادف |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | الحق(1)ج3                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| ع/تضاد      | تضام                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| إعادة جملة  | تكرير                                                                                                                                                                              | أنزل إليك من ربّك الحقّ                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| إعادة اللفظ | تكرير                                                                                                                                                                              | النَّاس(1)ج4                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| شبه ترادف   |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| اسم عام     |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| اسم مطلق    |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| شبه ترادف   | تكرير                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
|             | ع/جزء-كل شبه ترادف إعادة اللفظ شبه ترادف شبه ترادف أعادة اللفظ إعادة اللفظ ع/تضاد إعادة اللفظ إعادة اللفظ إعادة اللفظ إعادة اللفظ أعادة اللفظ أسبه ترادف أسم عام أسم مطلق اسم مطلق | تضام اعادة اللفظ تكرير إعادة اللفظ تكرير إعادة اللفظ تكرير إعادة اللفظ تكرير إعادة اللفظ شبه ترادف شبه الترادف شبه الترادف تكرير إعادة اللفظ أسم عام أسم عام أسم عام أسم مطلق اسم مطلق |                 |

| <u>لقرآني – سور وآيات قرآنية أنموذجا ـ</u>                                   | صيات التعبير ا | <i>ي</i> خصو | الفصل الثالث قراءات في |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------|------------------------|
| لا يستجيبون(14)ج3                                                            | شبه ترادف      |              | لا يؤمنون(1)ج4         |
| كفروا (7)ج1                                                                  |                |              |                        |
| استجابوا(18) ج 1                                                             | ع/تضاد         | تضام         |                        |
| آمنوا (29) ج 1                                                               |                |              |                        |
| يكفرون(30)ج3                                                                 |                |              |                        |
| الله(8) ج 1، (11) ج 2 ج 3 ج 4                                                | إعادة اللفظ    | تكرير        | الله(2) ج 1            |
| $8_{7}, 6_{7}, 2_{7}(16), 1_{7}(15), 4_{7}(13)$                              |                |              |                        |
| $2_{\tau}, 1_{\tau}(25), 1_{\tau}(21), 1_{\tau}(20), 8_{\tau}, 5_{\tau}(17)$ |                |              |                        |
| $2_{7}, 1_{7}(28), 2_{7}(27), 1_{7}(26)$                                     |                |              |                        |
| 9 <sub>7</sub> 8 <sub>7</sub> 5 <sub>7</sub> 4 <sub>7</sub> (31)             |                |              |                        |
| 3 <sub>7</sub> (34) 3 <sub>7</sub> 2 <sub>7</sub> 7، (33)                    |                |              |                        |
| $3_{\overline{z}}(38).3_{\overline{z}}(37).3_{\overline{z}}(36)$             |                |              |                        |
| $2_{7}(42), 2_{7}(41), 1_{7}(39)$                                            |                |              |                        |
| .2 <sub>\(\pi\)</sub> (43)                                                   |                |              |                        |
| ذو مغفرة(6)ج4،شديد العقاب (6)ج5                                              | شبه الترادف    | تكرير        | الله                   |
| عالم الغيب و الشهادة الكبير المتعال(9)                                       |                |              |                        |
| شدید المحال(13) ج5                                                           |                |              |                        |
| الواحد القهار (16)ج8                                                         |                |              |                        |
| الرحمن(31)ج4                                                                 |                |              |                        |
| سريع الحساب(41)ج3                                                            |                |              |                        |
| شهیدا(43) ج2                                                                 |                |              |                        |
| يُدبِّر(2)ج5يُفصِّل(2)ج6،نُفضِّل(4)ج3،                                       | ع/السببية      | تضام         | الله                   |
| أمليت(32) ج2                                                                 | C              | ,            |                        |
| السموات(16) ج 1، (17) ج 1.                                                   | إعادة اللفظ    | تكرير        | السموات (2) ج1         |
| الشمس و القمر (2)ج3                                                          | ء<br>ع/جزء- کل | ریر<br>تضام  |                        |
| ماء واحد(4) ج2                                                               | J., C          | 1            |                        |
| ((.)9 50                                                                     |                |              |                        |

| لقرآني _ سور وآيات قرآنية أنموذجا_                                                    | صيات التعبير ا | <i>ي</i> خصو | <u>الفصل الثالث</u> قراءات في |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------|-------------------------------|
| البرق(12)ج1،السحاب(12)ج2                                                              |                |              |                               |
| الرعد(13)ج1،الصواعق الثقال(13)ج3                                                      |                |              |                               |
| الميعاد(31)ج9                                                                         | شبه ترادف      | تكرير        | لقاء ربِّكم(2)ج7              |
| ریِّم(22) ج 1                                                                         | ع/جزء-كل       | تضام         | وجه(22)ج1                     |
| أمر الله(11) ج2، الأمرُ (32) ج4، أمرت (37) ج4                                         | إعادة اللفظ    | تكرير        | الأمرَ (2) ج 5                |
| إذن(39)ج3                                                                             | شبه ترادف      |              |                               |
| الأرض (4) ج 1، (15) ج 1                                                               | إعادة اللفظ    | تكرير        | الأرض(3)ج1                    |
| $2_{\overline{z}}(18),7_{\overline{z}}(17),1_{\overline{z}}(16)$                      |                |              |                               |
| $1_{\overline{z}}(41),4_{\overline{z}}(33),2_{\overline{z}}(31),3_{\overline{z}}(25)$ |                |              |                               |
| رواسي و أنحار،الثمرات(3)ج2                                                            | ع/جزء-كل       | تضام         |                               |
| قطع متجاورات(4)ج1                                                                     |                |              |                               |
| جنَّات(4)، ترابا (5) ج1، الليل/ النهار (3) ج4                                         |                |              |                               |
| الجبال(31)ج1،الموتى(31)ج3،أطرافها(41)ج1                                               |                |              |                               |
| جعل <sub>(3)</sub> جعلوا(16) ج6، (33) ج                                               | إعادة اللفظ    | تكرير        | جَعَل <sub>اً</sub> (3) ج     |
| جعلنا(38) ج                                                                           |                |              |                               |
| يُنشئ(12)ج2،اتَّخذتُّم(16)ج3                                                          | شبه ترادف      |              |                               |
| أعناب،زرع،نخيل صنوان/غير صنوان(3)ج2                                                   | ع/جزء-كل       | تضام         | جنَّات(4)                     |
| الأكل (3) ج4                                                                          | ع/التضمن       | تضام         |                               |
| الماء(14)ج3،ماء(17)ج1                                                                 | إعادة اللفظ    | تكرير        | ماء واحد                      |
| 3 <sub>₹</sub> (36),1 <sub>₹</sub> (41)                                               | إعادة اللفظ    | تكرير        | بعض(4)ج3                      |
| كلِّ (2) ج4، (3) ج3، (8) ج1، (8) ج4،                                                  | ع/التضاد       | تضام         |                               |
| $2_{\tau}(23).8_{\tau}(16).1_{\tau}(34).3_{\tau}(3).4_{\tau}(39)$                     |                |              |                               |
| جميعا(18) ج2، (31) ج4، (42) <sub>ج</sub> 2                                            |                |              |                               |
| يعقلون (4)ج4، يتذكر أولوا الألباب(19)ج2                                               | شبه ترادف      | تكرير        | يتفكرون(3)ج5                  |
| عجب(5)ج1                                                                              | إعادة اللفظ    | تكرير        | تعجب(5)ج1                     |

| الفصل الثالث قراءات فم | <i>ي</i> خصو | صيات التعبير ا | لقرآني _ سور وآيات قرآنية أنموذجا_                   |
|------------------------|--------------|----------------|------------------------------------------------------|
| قولهم(5)ج1             |              | إعادة اللفظ    | يقول(7) ج 1، (27) ج 1، (43) ج 1                      |
|                        |              |                | قل(16) ج 1 ج 2 ج 3 ج 4، (27) ج 30)، على (16)         |
|                        |              |                | $2_{\tau}(43) \cdot 3_{\tau}(36) \cdot 2_{\tau}(33)$ |
|                        |              |                | القول(33)ج5                                          |
| قولهم                  | تضام         | ع/تضمن         | سلام علیکم(24)ج1                                     |
| حَلْق                  | تكرير        | إعادة اللفظ    | حَلَقُوا ،حَلْقِه(16)ج1                              |
|                        |              |                | الخلق(16)ج2،ځالِق(16)ج3،                             |
|                        | تضام         | ع/جزء-كل       | كَفَّيه(14)ج3،أعناقهم(5)ج3،فاه(14)ج3                 |
|                        | تضام         | تضمن           | ظلالهم(15)ج2                                         |
| كفروا(8)ج1             | تكرير        | إعادة اللفظ    | $.2_{(33)}.5_{(32)}.4_{(31)}.1_{(28)}$               |
|                        |              |                | 6 <sub>7</sub> (34)                                  |
|                        |              |                | 1 <sub>\(\pi\)</sub> (44)                            |
|                        |              |                | الكافرين(15)ج3،(36)ج5                                |
|                        |              |                | الكَفَّار (43) ج4.                                   |
|                        |              | شبه ترادف      | لم يستجيبوا(20)ج2،                                   |
|                        |              |                | استهزئ(32)ج1،أُشركَ (37)ج4                           |
|                        |              |                | أصحاب النار (6) ج 3                                  |
|                        | تضام         | ع/تضاد         | آمنوا (29) ج 1، اتقوا (36) ج 3                       |
| الكافرين               | تضام         | ع/جزء-كل       | أعناقهم(6) ج2                                        |
| يستعجلونك(7)ج1         | تكرير        | شبه ترادف      | يجادلونك(14)ج4                                       |
| السيئة                 | تكرير        | إعادة اللفظ    | السيئة(24)ج4                                         |
|                        | تضام         | ع/تقابل        | الحسنة(7) ج 1                                        |
| الحسنة                 | تكرير        | إعادة اللفظ    | الحسنة(24)                                           |
| خلت من قبلهم(7)ج2      | تكرير        | إعادة اللفظ    | خلت من قبلها(31)ج2                                   |
| المثلات(7)ج2           | تكرير        | شبه ترادف      | الأمثال(19)ج8                                        |
|                        |              |                |                                                      |

 الفصل الثالث
 قراءات في خصوصيات التعبير القرآني – سور وآيات قرآنية أنموذجا۔

 ش ع(9) - 8
 الفصل الثالث في خصوصيات التعبير القرآني – سور وآيات قرآنية أنموذجا۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <u> </u>                                  | <del> </del> |       |                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------|-------|------------------------|
| تکریر       شبه ترادف       یاینس(32) ج 5،         اسرا       ع/تصاد       لا یعلم(43) ج 5         آسرا       تضام       ع/تضاد       سارب بالنهار (11) ج 5         مستخف باللبل       تضام       ع/تضاد       من خلفه (11) ج 5         بین یدیه       تضام       ع/تضاد       من خلفه (21) ج 3         معقبات       تکریر       اعام، خاص       الملائکة (13) ج 5، (25) ج 3         من دونه (12) ج 1       تکریر       اعادة اللفظ       اولیاء (17) ج 3، شرکاء (18) ج 2         اولیاء       شبه ترادف       شرکاء (18) ج 1، شرکاء (18) ج 2         اولیاء       تکریر       اعادة اللفظ       نیشان (14) ج 1         افیس       تکریر       اعادة اللفظ       ینیشرا (14) ج 1         آنفس       تکریر       اعادة اللفظ       ینمون (15) ج 2، دعاء (15) ج 3، دغور (17) ج 3، دعاء (17) ج 3، دعور (17) ج 5، دعور (17) ج 4، توکلت (18) ج 3         باسط       تکریر       اعادة اللفظ       یسخد (16) ج 1، دعو (17) ج 4، توکلت (15) ج 4         باسط       تکریر       اعادة اللفظ       یسخد (16) ج 1، دعو (17) ج 4، توکلت (15) ج 5         نضام       ع/حزء – کل       یسجد (16) ج 1، دعو (17) ج 4، توکلت (15) ج 5         نضام       ع/حزء – کل       یسجد (16) ج 1، دعو (17) ج 4، توکلت (15) ج 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شيء(15)ج3،(18)ج3                          | إعادة اللفظ  | تكرير | شيء(9)ج4               |
| استرائی         عاتضاد         ایستاد         استرائی         استرائی <t< td=""><td>يعلمُ(21)ج1،يعلمُ(43)ج3،سيعلمُ(43)ج4</td><td>إعادة اللفظ</td><td>تكرير</td><td>يَعلمُ(9)ج1</td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | يعلمُ(21)ج1،يعلمُ(43)ج3،سيعلمُ(43)ج4      | إعادة اللفظ  | تكرير | يَعلمُ(9)ج1            |
| اَسُوّ الطِيلِ العَامِ الطَّفِلِ العَامِ اللهِ الالعِلِ العَامِ (11) ج العَامِ (11) ج استخف بالليل القضام ع/تضاد العَضاد العَضِ الطَفِلِ (12) ج العَمَّ الطَفِلُ الْعَفِلِ (12) ج العَمْ الطَفِلُ الْعَفِلِ (12) ج العَمْ الطَفِلُ الْعَفِلِ (12) ج العَمْ الطَفِلُ الْعَنْ الطَفِلُ الْعَامِ الطَفِلُ الْعِلَا العَامِ (11) ج العَمْ (13) ج (12) ج العَمْ الطَفِلُ الْعِلَا الطَفِلُ الْعِلِيكِ (13) ج ( | يايئس(32)ج5،                              | شبه ترادف    | تكرير |                        |
| مستخف بالليل         تضام         ع/تضاد         سارب بالنهار(11) ج 2           بين يديه         تضام         ع/تضاد         من خلفه(12) ج 3           معقبات         تکریر         إعادة اللفظ         مُغقب(42) ج 3           من دونه (12) ج 1         تخریر         إعادة اللفظ         من دونه(17) چ 3,(38) ج 2           والي (12) ج 4         تکریر         إعادة اللفظ         أولياء (17) چ 3,(38) ج 2           أولياء         شبه ترادف         شرکاء(18) چ 1, شرکاء(18) چ 1           يوكم (13) ج 1         تکریر         إعادة اللفظ         يُغيّروا           أنفس         تکریر         إعادة اللفظ         يفس (17) چ 3, دعاء (17) چ 3, دعاء (17) چ 3, دعاء (17) چ 3, دعاء (17) چ 5, دعاء (17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | لا يعلم(34)ج4                             | ع/تضاد       | تضام  |                        |
| بن يديه     تضام     ع/تضاد     من خلفه(12) ج 1       معقبات     تکریر     إعادة اللفظ     مئقب(42) ج 2، (25) ج 3       من دونه (12) ج 1     تکریر     إعادة اللفظ     من دونه (17) ج 3، (38) ج 2       ولي (12) ج 1     تکریر     إعادة اللفظ     أولياء (17) ج 3، (38) ج 2       أولياء     شركاء (18) ج 1     شركاء (18) ج 1       أولياء     شبه ترادف     شركاء (18) ج 1       يريكم (13) ج 1     تکریر     إعادة اللفظ     ينيّوا       أنفس     تکریر     إعادة اللفظ     ينيّوا       تضام     ع/تضاد     ينعور (17) ج 3، دعاء (17) ج 3، أدغوا (17) ج 5       أدغور إعادة اللفظ     ينحور (15) ج 3، دعاء (17) ج 3، أدغوا (17) ج 5       يضائ (28) ج 2     تضام     ع/تضاد     يهدي (28) ج 3، دعدی (28) ج 6       باسط     تکریر     إعادة اللفظ     باغه (18) ج 1، أدعو (17) ج 1، أدعو (17) ج 3، توكلت (18) ج 5       باسط     تکریر     إعادة اللفظ     باغه (15) ج 1، أدعو (17) ج 1، أدعو (18) ج 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | جَهَرَ (11)ج1                             | ع/تضاد       | تضام  | أسرَّ                  |
| عقبات تكرير إعادة اللفظ منوب (12) ج (25) ج  | سارب بالنهار(11)ج2                        | ع/تضاد       | تضام  | مستخف بالليل           |
| تضام     ع/عام.خاص     الملائكة (13) ج2،(25) ج3       من دونه (12) ج1     تكرير     إعادة اللفظ     من دونه(17) ج3،(38) ج2       ولي(21) ج4     تكرير     إعادة اللفظ     أولياء(11) ج1،شركاء(34) ج2       أولياء     تكرير     إعادة اللفظ     نرينًاك(14) ج1       يغيِّر     تضام     ع/تضاد     لم يروا(42) ج1       أنفس     تكرير     إعادة اللفظ     أفسر(17) ج3،       أنفس     تكرير     إعادة اللفظ     يفسر(15) ج3، أدغوا(75) ج5، أدغوا(75) ج5.       يضاؤ     تكرير     إعادة اللفظ     يضلل(14) ج7، ضلال (15) ج5.       يسلط     تكرير     إعادة اللفظ     يسلط       تكرير     إعادة اللفظ     يسلط       تكرير     إعادة اللفظ     بالبدو(15) ج3، هدى(28) ج6       يسلغ     تكرير     إعادة اللفظ     بالمدو(15) ج4، توكلت(15) ج5.       أضاد     تكرير     إعادة اللفظ     بالمدو(15) ج4، توكلت(15) ج5.       أن أعبد/ لا أشرك(37) ج3     تضام     ع/خوا-كل     يسخد (26) ج1، أدعو (37) ج4، توكلت (15) ج5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | من خلفه(12)ج1                             | ع/تضاد       | تضام  | بين يديه               |
| من دونه (12) ج 1 تكرير إعادة اللفظ أولباء (17) ج 3، (17) ج 3 وال (12) ج 4 وال (12) ج 5 وال (12) ج 5 وال (12) ج 5 والياء أولياء  | مُعَقِّب(42)ج3                            | إعادة اللفظ  | تكرير | معقبات                 |
| وال (12) ج الأولياء تكرير إعادة اللفظ أولياء (17) ج 3، (38) ج 2 أولياء (17) ج 3، (38) ج 2 أولياء شبه ترادف شركاء (18) ج 1 تكرير إعادة اللفظ نرينًاث (14) ج 1 تضام ع/تضاد لم يروا (42) ج 1 يغيِّر اعدة اللفظ أنفس (17) ج 3، أنفس تكرير إعادة اللفظ أنفس (17) ج 3، أدغوا (17) ج 3 تكرير إعادة اللفظ يدعونَ (15) ج 2، دعاءُ (15) ج 5، أدغوا (77) ج 5 تضاح عرائط عضائ (28) ج 7، ضلال (15) ج 5 تضام ع/تضاد يهدي (28) ج 3، هدى (28) ج 6 تضام ع/تضاد يبلغ تكرير إعادة اللفظ يبسط الغه (15) ج 4، أدعو (73) ج 4 توكلت (15) ج 5 تضام ع/جزء ك الله يسجد (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (15) ج 5 تضام ع/جزء ك الله يسجد (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (15) ج 5 تضام ع/جزء ك الله يسجد (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (15) ج 5 تضام ع/جزء ك الله عرائط كرما (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (16) ج 5 تضام ع/تضاد كرما (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (16) ج 5 تضام ع/تضاد كرما (16) ج 1، أدعو (73) ج 4، توكلت (16) ج 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الملائكة (13)ج2،(25)ج3                    | ع/عام.خاص    | تضام  |                        |
| ا ولياء شبه ترادف شركاء(18)ج1،شركاء(24)ج الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | من دونه(17)ج3                             | إعادة اللفظ  | تكرير | من دونه (12)ج1         |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أولياء(17)ج3،(38)ج2                       | إعادة اللفظ  | تكرير | والٍ(12)ج4             |
| تضام     ع/تضاد     لم يروا(42) ج اللفظ       يغيِّروا     تكرير     إعادة اللفظ     يغيِّروا       أنفس     تكرير     إعادة اللفظ     يدعون(15) ج 3، أدعُوا(37) ج 5، أدعُوا(37) ج 5 مؤولًا عول (37) ج 6 مؤولًا عول (37) ج 6 مؤولًا عول اللفظ     يضل (38) ج 3، هذي (38) ج 3، هذي (38) ج 6 مؤولًا عول اللفظ       باسِط     تكرير     إعادة اللفظ     بالغاد (31) ج 4 مؤولًا عول (37) ج 4 مؤولًا (37) ج 5 مؤولًا اللفظ       أن أعبد/ لا أشرك (37) ج 8 تضام     ع/جزء – كل يسجد (16) ج 1، أدعو (37) ج 4، توكلت (31) ج 5 مؤولًا عول المؤولًا عول المؤول ا                                                                                                                                                                                                                                | شركاء(18) ج 1، شركاء (34) ج 2             | شبه ترادف    |       | أولياء                 |
| يُغيِّر       تكرير       إعادة اللفظ       يُغيِّروا         أنفس       تكرير       إعادة اللفظ       يدعون (15) ج 2، دعاؤ (15) ج 5، أدعُوا (37) ج 5         دَعُوةُ       تكرير       إعادة اللفظ       يدعون (15) ج 2، دعاؤ (15) ج 5، أدعُوا (37) ج 5         يضل (28) ج 2       تكرير       إعادة اللفظ       يضل (32) ج 3، هدى (28) ج 6         باسِط       تكرير       إعادة اللفظ       يَبسُط         باسِط       تكرير       إعادة اللفظ       بالغه (15) ج 4         أن أعبد/ لا أشرك (37) ج 3       تضام       ع/جزء – كل       يسجد (16) ج 1، أدعو (37) ج 4، توكلت (15) ج 5         طوعا       تضام       ع/تضاد       كرها (16) ج 1       كرها (16) ج 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نرينَّك (41) ج 1                          | إعادة اللفظ  | تكرير | يريكم(13)ج1            |
| انفس تكرير إعادة اللفظ يدعونَ (15)ج3، دعاغِ (17)ج5، أدعُوا (37)ج5 وَعُوَةً عُوا (37)ج5 وَعُوةً عُوا (37)ج5 يضلُ (28)ج5 وضلال (15)ج6 يضلُ (28)ج3 هدى (28)ج3 هدى (32)ج6 وضاد تكرير إعادة اللفظ يَسُط تكرير إعادة اللفظ يَسُط يلغ تكرير إعادة اللفظ بالغه (15)ج4 يوكلت (13)ج5 أن أعبد/ لا أشرك (37)ج4 تضام ع/جزء كل يسجد (16)ج1، أدعو (37)ج4، توكلت (13)ج5 طوعا تضام ع/تضاد كرها (16)ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لم يروا(42)ج1                             | ع/تضاد       | تضام  |                        |
| نَّ الْفَظُ الْمُولَا (37) ج 1 (34) ج 3 أَدعُوا (37) ج 5 وَعُوَةً تَكرير إعادة اللفظ يدعونَ (15) ج 5، ضلال (15) ج 5 وَعُوا (37) ج 5 وَعُوا (38) ج 5 وَعُوا (38) ج 6 وَعُوا (32) ج 6 وَعُوا وَعُوا اللفظ يَبِسُط الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | يُغيِّروا                                 | إعادة اللفظ  | تكرير | يُغِيِّر               |
| دَعْوَةُ       تكرير       إعادة اللفظ       يدعونَ(15)ج2،دعاءُ(15)ج5،أدعُوا(37)ج5         يضلُ (28)ج5       تكرير       إعادة اللفظ       يضلل (34)ج7،ضلال (15)ج6         يضام       ع/تضاد       يهدي(28)ج3،هدي(29)ج6         باسِط       تكرير       إعادة اللفظ       يَبسئط         يبلغ       تكرير       إعادة اللفظ       بالغه(15)ج4         أن أعبد/ لا أشرك (37)ج5       تضام       ع/جزء – كل       يسجد (16)ج1، أدعو (37)ج4، توكلت (13)ج5         طوعا       تضام       ع/تضاد       كرها(16)ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أنفس(17)ج3،                               | إعادة اللفظ  | تكرير | أنفس                   |
| يضلُّ (28)ج2 تضام ع/تضاد يهدي(28)ج3،هدى(28)ج6 هدى(28)ج تضام ع/تضاد يهدي(28)ج3،هدى(28)ج تضام ع/تضاد يهدي(28)ج تسلط يبسلط تكرير إعادة اللفظ يبسلط عرب العند (15)ج المنط العند (15)ج المنط عرب عرب عرب عرب العند (16)ج المنط العند (37)ج المنط عرب عرب عرب عرب المنط عرب عرب عرب عرب عرب عرب المنط عرب عرب عرب عرب عرب عرب عرب المنط عرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | نَفْسٌ(34)ج1 (43)ج3                       |              |       |                        |
| تضام ع/تضاد یهدی(28)ج3،هدی(32)ج6  باسِط تکریر إعادة اللفظ یَبسُط  یبلغ تکریر إعادة اللفظ بالغه(15)ج4  یبلغ تکریر إعادة اللفظ بالغه(15)ج4  أن أعبد/ لا أشرك(37)ج3 تضام ع/جزء-کل یسجد(16)ج1، أدعو(37)ج4، توكلت(31)ج5  طوعا تضام ع/تضاد کرها(16)ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يدعونَ(15)ج2،دعاءُ(15)ج5،أَدعُوا(37)ج5    | إعادة اللفظ  | تكرير | دَعْوَةُ               |
| باسِط تكرير إعادة اللفظ يَبسُط يَبسُط يبسُط تكرير إعادة اللفظ بالغه(15) ج4 يبسُط يبلغ تكرير إعادة اللفظ بالغه(15) ج1 أدعو (37) ج4، توكلت(31) ج5 أن أعبد/ لا أشرك(37) ج8 تضام ع/تضاد كرها(16) ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يضلل(34)ج7،ضلال (15)ج4                    | إعادة اللفظ  | تكرير | يضارُ (28) ج2          |
| يبلغ تكرير إعادة اللفظ بالغه(15) ج 4<br>أن أعبد/ لا أشرك(37) ج 3 تضام ع/جزء - كل يسجد(16) ج 1، أدعو (37) ج 4، توكلت(31) ج 5<br>طوعا تضام ع/تضاد كرها(16) ج 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يهدي(28)ج3،هدى(32)ج6                      | ع/تضاد       | تضام  |                        |
| أن أعبد/ لا أشرك(37)ج3 تضام ع/جزء-كل يسجد(16)ج1، أدعو(37)ج4، توكلت(31)ج5<br>طوعا تضام ع/تضاد كرها(16)ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | يبشط                                      | إعادة اللفظ  | تكرير | باسِط                  |
| طوعا تضام ع/تضاد كرها(16)ج1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | بالغه(15)ج4                               | إعادة اللفظ  | تكرير | يبلغ                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يسجد (16) ج1، أدعو (37) ج4، توكلت (31) ج5 | ع/جزء-كل     | تضام  | أن أعبد/ لا أشرك(37)ج3 |
| الغدق (16) ج 2 تضام ع/تضاد الآصال (16) ج 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | كرها(16)ج1                                | ع/تضاد       | تضام  | طوعا                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الأصال(16)ج2                              | ع/تضاد       | تضام  | الغدوّ(16)ج2           |

قراءات في خصوصيات التعبير القرآني ـ سور وآيات قرآنية أنموذجا-الفصل الثالث تضام ع/تضاد ضرًّا (17) ج 3 إعادة اللفظ تستوي(17)ج4 تكرير يَستوي إعادة اللفظ أعمى(21)ج1 تكرير الأعمى تضام ع/تضاد البصير (17) ج4 تضام ع/تضاد النُّور(17)ج4 الظلمات إعادة اللفظ (19)ج4، الزبد(19)ج6 تكرير زېدا رابيا(19)ج3 متاع(19) ج إعادة اللفظ متاع(27) ج4 تكرير مثله(19) ج3 إعادة اللفظ مثله(20)ج2 تكرير كذلك(19)ج5 إعادة اللفظ كذلك(19)ج8 تكرير كذلك(31)ج1 تكرير إعادة اللفظ الأنهار (36) ج2، أنهارا شبه ترادف أدوية(19)ج2،السيل (19)ج3 تضام ع/تضاد يمكث(19)ج7 يذهبُ إعادة اللفظ يضرب(19)ج7 يضرب(19) ج 5 تكرير إعادة اللفظ الرزق(26) ج1 رزقناهم(24)ج3 تكرير شبه ترادف جنَّات عدن(25)ج1، الجنَّة(36)ج1 تكرير تكرير | إعادة اللفظ | عقبي الدار (25) ج5 تضام ع/التضمن الأنهار،أكْلها دائم،ظلُّها(36)ج2 ع/تضاد سوء الدار (26) ج5، جهنم، النَّار (36) ج4 تضام جزء-كل باب(25)ج3 جنات عدن تكرير | شبه ترادف | طوبي(30)ج1 تضام ع/التضاد بيس((20)ج5 نِعْمَ -عقبی(36)ج3 إعادة اللفظ عقبي (36) ج4 تكرير إعادة اللفظ عقبي الدَّار (25) ج5، (43) ج4 عقبي الدَّار تكرير هاد(34) ج7، منذر (8) ج3 تكرير هادٍ(8)ج4 شبه ترادف

الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني ـ سور وآيات قرآنية أنموذجا-رسول(39)ج3 تكرير اسم عام حَلْق((5)ج4 تضام ع/جزء-كل الأرحام(9)ج2 أنثى تضام ع/تضاد تزداد(9)ج3 تكرير شبه ترادف اننقصها (42) ج2 تكرير شبه ترادف أجلِ كتاب(39)ج4 أجل مسمى اسم عام مقدار (9) ج4، بقدرها (19) ج2 يقدِر(27)ج2 تكرير إعادة اللفظ يشاء(27)ج1،(28)ج3،(32)ج5 (40)ج1 يشاء تكرير شبه ترادف أرّاد (12)ج4 تكرير إعادة اللفظ ذكر(29)ج2 ۮؚػڔ تضام ع/جزء-كل يسبِّع-بحمده(14)ج1 تكرير إعادة اللفظ مئاب (37)ج6 حسن مئآب (30)ج1 تكرير إعادة اللفظ سوء الحساب(23) ج2 سوء الحساب تكرير إعادة اللفظ الحساب(41)ج4 يُصيبُ(14)ج3 تكرير إعادة اللفظ تصيبهم(32)ج7 إعادة اللفظ أرسلنا(38)ج1،أرسلناك(31)ج1 تكرير يرسك رسلا(38) ج 1 رسل (33) ج 1 ، مرسلا (44) ج 1 يوفون بعهد الله لا ينقضون تضام

ع/تقابل ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه (25) ج 1 الميثاق(22)ج1و2 يقطعون ما أمر الله به (26)ج1 يصلون ما أمر الله به (23)ج1 تضام ع/تقابل إعادة اللفظ صبرتم(25)ج4 تكرير صبروا (24) ج 1 إعادة اللفظ يدخلون(25)ج3 يدخلونما(25)ج1 تكرير تضام ع/تضاد يفسدون(26)ج3 صلح(25) ج2 تكرير شبه ترادف كَسَبَتْ(34)ج1 صنعوا (32) ج

| <u> قرآني – سور وآيات قرآنية  أنموذجا-</u>              | صيات التعبير اا | <i>ي</i> خصو | الفصل الثالث قراءات في        |
|---------------------------------------------------------|-----------------|--------------|-------------------------------|
| <u>قرآني – سور وآيات قرآنية أنموذجا۔</u><br>نعدهم(41)ج1 | إعادة اللفظ     | تكرير        | وعد(32)ج8                     |
| مكر(43)ج1، المكر(43)ج2                                  | إعادة اللفظ     | تكرير        | مكرهم(34)ج6                   |
| عذاب (35) ج2                                            | إعادة اللفظ     | تكرير        | عذاب(35)ج1                    |
| سوءا(12)ج3،عقاب(33)ج4،قارعة(عذاب)ج7،                    | شبه ترادف       | تكرير        |                               |
| اللعنة(26)ج4                                            |                 |              |                               |
| خوفا(13)ج1،خيفته(14)ج2،يخافون(23)ج                      | ع/جزء-كل        | تضام         |                               |
| الأغلال(6) ج2                                           | ع/تضمن          |              |                               |
| الحياة الدنيا(27)ج3،(35)ج1                              | إعادة اللفظ     | تكرير        | الحياة الدنيا(27)ج2           |
| الآخرة(27)ج3،(35)ج2                                     | ع/تضاد          | تضام         |                               |
| لا واق(38)ج2                                            | إعادة اللفظ     | تكرير        | من واق(35)ج3                  |
| أزواجا،ذريّة(39)ج2                                      | إعادة اللفظ     | تكرير        | آبائهم،أزواجهم،ذريَّتهم(25)ج2 |
| آبائهم(25)ج2                                            | ع/عام.خاص       | تضام         | رسلا                          |
| تطمئن القلوب(29)ج2                                      | إعادة اللفظ     | تكرير        | تطمئن قلوبمم(29)ج1            |
| أقاموا الصلاة و أنفقوا سرا و علانية و يدرءون بالحسنة    | ع/تضمن          | تضام         | عملوا الصالحات(30)ج1          |
| السيئة(24) ج 1 ج 2 ج 3                                  |                 |              |                               |
| جميعا(32) <sub>ج</sub> 6                                | إعادة اللفظ     | تكرير        | جميعا(32) <sub>ج</sub> 4      |
| اَن يأتيَ <sub>(</sub> 40)ج3، ناتي(42)ج1                | إعادة اللفظ     | تكرير        | حتى يأتي(32)ج7                |
| يَخْكُم، حُكْمِه (42)ج2                                 | إعادة اللفظ     | تكرير        | <b>ئ</b> گمًا(38)ج1           |
| حكمًا عربياً(38)ج1                                      | شبه ترادف       | تكرير        | قرآنا(32)ج 1                  |
|                                                         |                 |              |                               |

# 

لقد شملت السورة على العموم كل أشكال التكرار سواء كان كليا بإعادة اللفظ مع وحدة المرجع مثل (الله، الرب، الأرض، السموات، الدنيا، الآخرة، كفروا، آمنوا، ...)، أو إعادة اللفظ مع اختلاف المرجع مثل (آية، الدار، كتاب،..)، وتكرارا جزئيا ويكون بطريق الاشتقاق مثل (مقدار، بقدره، يقدر)، (يدعون، دعاء، أدعو)، (يضلل، ضلال) (هدى، يهدي)، ثم التكرار بآلية شبه الترادف وهو كثير، كما ورد في السورة تكرار لجملة في قوله تعالى: (وَيَعُولُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَبِّهِ عَ).

وقضية الترادف في القرآن فيها نظر عند مجموعة من العلماء فالجمهور لا يقر بوجوده في القرآن،إذ أن النص القرآني متميز بدقة منتاهية في اختيار ألفاظه، فلكل لفظة مدلولها وسياقها النصبي الذي من أجله وجدت أو تموقعت في مكان مخصوص دون غيرها من الألفاظ التي قد يخيل للمتلقى أنها تكافئها معني، لذا أشير إليه في جدول الاتساق المعجم بلفظ (شبه الترادف)، يقول الخطابي: "ثم اعلم أن عمود هذه البلاغة ( يقصد البلاغة القرآنية) التي تجمع لها هذه الصفات، هو وضع كل نوع من الألفاظ التي تشتمل عليها فصول الكلام موضعه الأخص الأشكل به، الذي إذا أبدل مكانه غيره جاء منه: إما تبدل المعنى الذي يكون منه فساد الكلام، وإما ذهاب الرونق الذي يكون معه سقوط البلاغة، ذلك أن في الكلام ألفاظا متقاربة في المعاني يحسب أكثر الناس أنها متساوية في إفادة بيان مراد الخطاب كالعلم والمعرفة، والحمد والشكر، والبخل والشح، وكالنعت والصفة، وكقولك اقعد واجلس، وبلى ونعم، وذلك وذاك، ومن وعن، ونحوها من الأسماء، والأفعال، والحروف، والصفات"1، غير أن علماء الأصول يجيزون الترادف في المعجم وينكرونها في التركيب والاستعمال، يقول الزركشي في البرهان: " فعلي المفسر مراعاة مجاري الاستعمالات، والقطع بعدم الترادف ما أمكن، فإن للتركيب معنى غير معنى الإفراد، ولهذا منع كثير من الأصوليين وقوع أحد المترادفين مع الآخر في التركيب، واتفقوا على جوازه في الإفراد" كا فللسياق النصى يجعل للكلمة دلالة مستقلة عن مرادفاتها الموجودة في المعجم، فإذا كان للفظ الخوف مرادفات متعددة في المعجم نحو (خشية، فزع، وجل، جزع، هيبة، إتقاء، إرتعاب، جبن، هلع، وجس،...)، فإن استعمالها النصى يضيق من دلالاتحا المتعددة ويقصرها على دلالة وحيدة ومعنى مقصور على ذلك الاستخدام بعينه، ففي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْخِسَابِ ۞ ﴾ الرعــــــد [21]، يستخرج الزركشــي الفروق الدقيقة بين الخشية والخوف،" فإن الخوف من الله لعظمته، يخشاه كل أحد كيف كانت حاله، وسوء الحساب ربّما لايخافه من كان عالما بالحساب، وحاسب نفسه قبل أن يحاسب"<sup>3</sup>

كما استخرج القروق الدقيقة لبعض الألفاظ الشائعة التي استخدمها القرآن الكريم (الشح والبخل)، (الغبطة والمنافسة)، (السبيل والطريق)، (القعود والجلوس)، فالترادف موجود على مستوى المعجم فإذا دخلت الألفاظ السياق النصي زال الترادف و استقلت اللفظة بدلالة ومعنى مخصوص.

ذكر مُحَّد خطابي نقلا عن هاليداي ورقية حسن قولهم حول علاقة الاتساق التي تنشأ داخل النص من خلال وسيلة الاتساق المعجمي أنَّ " الأمر في الاتساق المعجمي لايعني مع ذلك أن هناك عناصر معجمية لها دائما وظيفة اتساقية، كل عنصر معجمي يمكن أن يؤسس علاقة اتساق، لكن العنصر في ذاته لا يحمل أية إشارة عمّا إذا كان مشتغلا اتساقيا أم لا، إن الاتساق يمكن أن يتأسس فقط بالإحالة إلى

<sup>1</sup> الخطابي، (بيان إعجاز القرآن) المرجع السابق، ص29

<sup>2</sup> بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج4، ص 68

<sup>3</sup> بدر الدين الزركشي، المرجع نفسه، ص69

النص" والملاحظ بعد عملية الوصف على المستوى المعجمي للسورة أن جميع العناصر المعجمية التي تضمنتها السورة دخلت في علاقة مع بعضها سواء بواسطة التكرير أو التضام، إذ أن نسبة تكرار الألفاظ سواء بإعادة اللفظ أو بشبه الترادف أو بالاسم العام أو بالمطلق فاقت نسبة العلاقات التي تنشأ بالتضام، لأن التكرار يزيد بشكل واضح في تماسك النص، فهو يبرز موضوع النص أو تيمته، أما التضام فقد ظهر من خلال علاقات اتساقية مختلفة منها: علاقة الجزء من الكل، علاقة التضمن، علاقة التضاد، علاقة التقابل، وهذا التنوع في العلاقات الأمر يجعل الآيات متسقة ومتضامة بعضها إلى بعض، وتسهم في الدلالة على موضوعها الكلى المتمثل في عقيدة التوحيد

يبدو أن للآليات النحوية والمعجمية دور مهم في تماسك النص بمفه وم هاليداي ورقية حسن، فقد كانت البنية النصية للسورة غنية ودسمة ومتماسكة بأدواتها النحوية والمعجمية، كما أنهما لم يغفلا أهمية السياق حينما عرفا النص أنه: "وحدة لغوية في طور الاستعمال<sup>2</sup>، فعبرّا عن علاقة ترابط النص بمجموعة من العناصر منها الزمان والمكان والمخاطبين وكل الظروف التي تدخلت في إنتاجه وإبراز دلالته المقصودة، وهذه العناصر تكون في مجموعها ما يسمى بالسياق.

#### المستوى الصوتى:

يتميز البناء اللغوي للسورة بوجود فواصل قرآنية ينجذب إليها القارئ أو المتلقي بسبب إيقاعها موسيقي المدهش عند نهاية كل آية، غير أن السورة تتضمن تنوّعا في فواصها على النحو التالى:

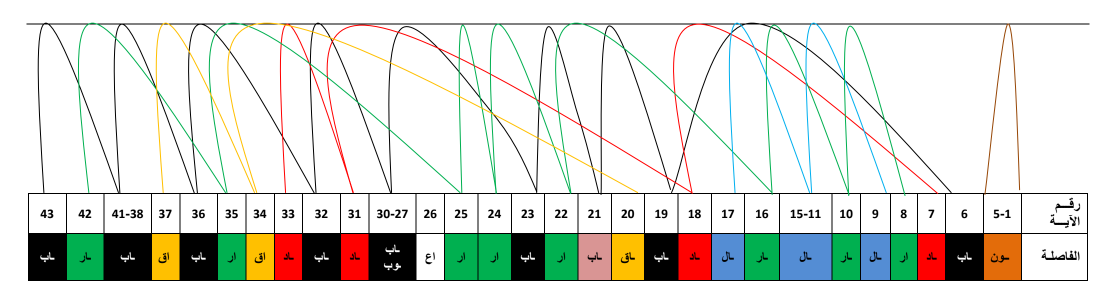
- حرف النون في الآيات الخمس الأول من السورة، فقد انتهت كل آية بهذا الحرف، كما في قوله تعالى: "يؤمنون، توقنون، يتفكرون، يعقلون، خالدون".
- حرف "الباء" في خمس عشرة آية تنتهي بقوله تعالى -: "العقاب، الألباب، الحساب، باب، مآب، متاب، عقاب، مآب، كتاب، الكتاب، الكتاب".
  - حرف "الدال" في أربع آيات تنتهي بقوله تعالى: "هاد، المهاد، الميعاد، هاد".
- حرف "الراء" في ثمان آيات، ختمت بقوله تعالى: "بمقدار، النهار، القهار، الدار، الدار، الدار، الدار، الدار، الدار، النار،الدار".
- حرف "اللام": فقد وردت في سبع آيات، انتهت بقوله تعالى: "المتعال، وال، الثقال، المحال، ظلال، الآصال، الأمثال".

<sup>1</sup> محد خطابي ، المرجع السابق،ص 238

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Halliday (M.A.K) & Ruquaya Hassan.language context and text. Aspects of languagein social semiotic,1989,p37

- حرف "العين" في آية واحدة فقط، هي قوله سبحانه -: ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا بِالْحِيّاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ﴾ [الرعد: 26].
  - حرف "القاف" في ثلاث آيات، تمثلت في الألفاظ التالية: "واق، واق، الميثاق".

ومما يأسر الأسماع ويجذب القلوب ويشنف الآذان أن جميع الفواصل التي اشتملت عليها هذه السورة الكريمة يُوقَف عليه بالسكون مسبوقًا بحرفي مد، هما: الألف والواو، وذلك علامة على وحدة الجرس في حرف الروي وما قبله الأذن.



- رسم تخطيطي لنظام الفواصل في سورة الرعدد

- 1- تكرر حرف النون في الآيات الخمس الأولى من السورة، ولم يتكرر بعد ذلك.
- 2- حرف الباء كان الأكثر حضورا في الفواصل، فجيء بـه مـرة متتابعـا في الآيات( 27-28-29) و في الآيات( 38-39-41)، و مـرة أخـرى متفرقـا وكـان آخـر فاصلة ختمت بما السورة.
  - 3- تميزت كل الفواصل بمقاطع مغلقة تنتهي بحرف روي متغير يقف القارئ فيه على سكون، ويسبق السكون مد بالألف، واجتماعها يحقق انسجاما صوتيا في جميع الآيات.

وهناك ظاهرة تستوقف الباحث المتأمل في نظم الفواصل في هذه السورة الكريمة، فنجد الآيتين والثلاث آيات والأربع آيات تتوالى على حرف واحد أو روي واحد، ثم يُقطع هذا التوالي للفاصلة بحرف آخر أو بفاصلة أخرى، ولكن القارئ أو السامع سيجد نفسه بعد قليل، وقد عاد إلى الفاصلة التي سبقت، وهذا لا يخل بنظام الفواصل، لأنّ تناسب الحروف في مخارجها، وانسجامها مع المد الناشئ في آخر كل آية ينشأ عنه نغم موسيقي ممتد عبر كل مقطع يجعل المقاطع متشابحة، من جهة أخرى فأن الفاصلة تتبع السياق الذي تدل عليه الآية، وكل تغير في الفاصلة له سببه الدلالي الذي يجعلها متمكنة في ذلك الموضع، فرغم تعدد الفواصل داخل هذه السورة إلا أن الإيقاع المتوازن للفواصل ظل قائما من حيث التناسق الصوتي في الشدة واللين والتفخيم والترقيق، وجمال النظم في السورة شكّل بناء منسقًا متماسكًا تأخذ كل آية بأختها، وتدل أُولياتُها على أُخرياتها.

#### قصدية الشارع في تماسك السورة:

ومما يحقق النّصية معيار قصدية المتكلم، وهذا المظهر اقترحه دي بوجراند في نموذجه الإجرائي، لكن الإمام الشّاطبي سبق إليه من خلال نظرية المقاصد في النّص القرآني، ووضع لها مجموعة من الشروط، يقول مُحمَّد مفتاح:" مما يكمن ويحكم من معتقدات ومقاصد وأهداف...فعل الكلام الصادر من متكلم إلى مخاطب في مقتضيات أحوال خاصة. و بناء على هذا، فإنه ينحل من هذا القول ثلاثة عناصر أساسية هي:المخاطب، والمخاطب وظروف التنزيل، أو ما عبر عنه الشاطبي بالمقاصد ومقتضيات الأحوال" أ، فيظهر أن التباين بين البحث في القصدية في منظور النظرية اللسانية وفي النص القرآني كما درسها علماء الأصول حيث استدلوا على قصدية الشارع في النص القرآني بآليات مختلفة منها:

- "معرفة أسباب ورود النص وظروفه ومناسبته
- مراعاة الخصائص المعهودة في أقوال العرب وعاداتها وأفعالها ومجاري أحوالها حالة ورود النص
  - عدم الاقتصار على القرآن حين الاستنباط منه دون النظر في شرحه، وبيانه وهو السنة.
- النظر إلى النص نظرة كلية تلمّ الأجزاء إلى بعضها، ولا تأخذ بأطراف العبارات دون النظر فيما وراءها
  - $^{-}$  مراعاة ربط فهم النص بتغير العادات، و تغير الأحوال و الأزمان لفهمه على الوجه الأمثل $^{-2}$

وعن قصدية الشارع في سورة الرعد يقول محجَّد الطاهر بن عاشور: "أقيمت هذه السورة على أساس وعن قصدية الشارع في سورة الرعد يقول محجَّد الطاهر بن عاشور: "أقيمت هذه السورة على أساس إثبات صدق الرسول عليه - فيما أوحى إليه من إفراد الله بالألهية والبعث وإبطال أقوال المكذّبين، فلذلك

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد مفتاح، دينامية النص، ص193

م الم الله عن النص الشرعي و تأويله- الشاطبي أنموذجا-، سلسلة كتاب الأمة، دار الكتب القطرية، الدوحة، قطر، ط1، فبراير 2007م

تكرّرت حكاية أقوالهم خمس مرات موزّعة على السورة بدءا ونماية" أ فكانت النظرة الكلية للسورة هي الأساس الذي انطلق منه للخروج بحذه المقاصد، وتعدّ النظرة الكلية من المقولات اللسانية الحديثة التي ذكرها فاندايك في شرحه للبنية الكبرى والأبنية الصغرى وتيمة النص، وبحذا يكون الشاطبي وعلماء الأصول سبّاقون في استعمال هذا المفهوم للكشف عن المقاصد أو القصدية، ويكشف البحث عن مظاهر أخرى لتماسك النص القرآني استنبطها علماء الأصول، سواء في الاتساق النحوي أو الصوتي أو الانسجام الدلالي، تقوم الباحثة بذكرها في المباحث الموالية.

# المبحث الرابع:السياق و أثره في فهم النص القرآني

وظهر أنه كان لعلماء الأصول والمفسرون تخريجات ونظرات ثاقبة في البرهنة على أن السّورة وحدة لا تتجزأ من خلال اعتمادهم على مجموعة من المفاهيم النحوية والمعجمية والبلاغية، واهتموا بالسياق واستعانوا به في فهم النص القرآني واستدلوا به على قصدية الشارع و في معرفة الكثير من المسائل التي تبعد النصوص القرآنية عن كل تناقض وغموض، كما يعد أداة المتلقي في الكشف المحذوف، ومعرفة مواضع الربط بالوصل والفصل، وتشكل العلاقات الإحالية، فما المقصود بالسياق؟

#### مفهوم السياق:

إن الحديث عن دلالة السياق عند علماء المفسرين والأصوليين هو حديث عن المنهج الضابط لصحة الفهم الديني للنص الشرعي ، وقد تركز هذا المنهج على مستويين: لغوي، وغير لغوي، فالأول يركز في النص على بنية الآية القرآنية بحيث تكون متسقة نحويا في تجاور وحداتما المعجمية، مع اعتبار مبدأ التوارد، والحالة الإعرابية، وارتباطها بما سبقها ولحقها من الآيات، ليتبين قصدية الشارع المتكلم بالقرآن من خلال سياق النص فقط، وهناك بعض النصوص القرآنية تحتاج إلى عوامل أخرى غير لغوية ليصل المتلقي إلى دلالتها الصحيحة المقصودة، وهنا يتجاوز التحليل إلى المستوى الثاني، بحيث يراعى فيه الظروف والملابسات المحيطة بالنص من مقام الزمان والمكان، وحال المخاطب، والغرض الذي قام السياق لأجله، وغير ذلك مما يوصف بقرائن الحال، وهذا ما يسميه الأصوليون سياق الحال، يقول الشاطبي:" المساقات تختلف باختلاف الأحوال والأوقات والنوازل، وهذا معلوم في علم المعاني والبيان، والذي يكون على بالٍ من المستمع والمتفهم الالتفات إلى أول الكلام وآخره بحسب القضية، وما اقتضاه الحال فيها، لاينظر في أولها دون آخرها، ولا في تحره، وإذ ذلك يحصل المتفهم عن رد آخر الكلام على أوله، وأوله على آخره، وإذ ذلك يحصل مقصود الشارع في فهم المكلف..." وهذا من فهم النص القرآن هو إدراك مقصود الشارع، وهذا

2 ردة الله الطلحي، دلالة السياق، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط1، 1423هـ ص 141

\_

<sup>1</sup> مجد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج13، ص76

لا يتم إلى بقراءة النص في علاقته مع سياقه الداخلي واتباطه بالنصوص الأخرى، و إما بالبحث في دلالة النص اعتمادا على سياق الحال أو الموقف.

وقد قسم علماء الأصول النص القرآني إلى أنواع حسب طبيعة النص والسياق الذي وردت فيه منعا أي تناقض في النصوص، يقول ابن القيم: "السياق يرشد إلى تبيين المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته، فانظر إلى قوله تعالى: ﴿ ذُقِّ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْقَرْبِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ كَيف بَحد سياقه يدل على الذليل وغالط في مناظرته، فانظر إلى قوله تعالى: ﴿ ذُقِّ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْقَرْبِيرُ ٱلْكَرِيمُ وَهَا المنطق من جهة، كما أن ورود الحقير " أ والسؤال المطروح: هل العزيز الكريم يذيقه الله العذاب الأليم؟ فهذا أمر يجافي المنطق من جهة، كما أن ورود الآية في سياق نص يتعلق بعذاب شخص معين مشيرا له بضمير المخاطب (ذق أنت)، سياق يجعل المتلقي يتصور في مخيلته الخزي والذلة والمهانة، لا العزة والكرامة،قبل ذلك، فقد استدل العلماء هذا التفسير انطلاقا من سبب النزول، يقول السيوطي: "...لقي رسول الله — إبا جهل، فقال (إن الله أمرني أن أقول لك أولى لك فأولى ثم أولى لك فأولى)،قال: الكريم، فقتله الله يوم بدر، وأذله وعيّره بكلمته، ونزل فيه قوله تعالى : ﴿ ذُق إِنّكَ أَنْتَ ٱلْعَرْبِيرُ ٱلْكَرِيمُ في النول القرآني عن أي سياق آخر.

#### أسباب النزول:

لقد أجمع علماء القرآن على أهمية أسباب النزول، ودورها في فهم النص القرآني، فهي تعد من المباحث المتعلقة بظروف التنزيل، وتدخل ضمن عناصر السياق المقامي، فلا يتمكن المتلقي من قراءة النص وفهمه إلا بها، ولا يكون الخطاب أو النص منسجما إلا بمعرفتها، وقد أفرده بالتأليف جمع من العلماء، أشهرهم، الواحدي في كتابه (أسباب النزول)، والسيوطي في (لباب النقول في أسباب النزول)، ومن النصوص التي جاء فيها سبب النزول وذكرت في مؤلفات علوم القرآن:

-قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلدِّينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱلْقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَقَواْ وَاَمَنُواْ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ المائدة [93]، هذا النص يتعلق بشرب الخمر، فيفهم المتلقي من قوله (لَيْسَ عَلَى ٱلذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ) أنّ الخمر مباحة على المؤمنين، وفي الآية التي تسبق هذا النص نجدها محرمة، قال تَعَالى: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱللَّمَنُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَلسورة، لَعَلَى اللهُ 
-

 $<sup>^{1}</sup>$  ردة الله الطلحى، المرجع نفسه، ص 140

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جلال الدين السيوطي، لباب النقول في أسباب النزول، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، لبنان، ط1، 2012، ص 230

الخمر: كيف بمن قتلوا في سبيل الله وماتوا وكانوا يشربون الخمر وهي رجس؟ فنزلت" ، فسبب النزول مكون تداولي يعمل على تماسك النص القرآني وانسجامه، فيزيل الغموض والإبحام عن الآيات فلا يظهر أي تناقض بينها، بل على العكس تتسم بالتكامل وتتجلى الوحدة الكلية للموضوع.

-قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِى يَهِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُورَ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّذِى لَمْ يَجِضْنَ وَأَوْلَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ لِيُسْرًا ۞ ﴾ الطلاق [4]

-قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَبِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْتَمَا تُولُّواْ فَضَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾ البقرة [115]

-قَالَ تَعَالَى: ﴿ \* إِنَّ ٱلصَّمْفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾ البقرة [158]

وقد طرحت إشكالية حول سبب النزول: هل العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟

لقد جمع الإمام السيوطي مجموع الآراء الفقهية التي تقول بالقاعدة الأصولية " العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب" باعتبارها قاعدة تجمع بين السياق و النظم القرآني، فاستند إلى مقولة ابن تيمية: " والناس وإن تنازعوا في اللفظ العام الوارد على سبب، هل يختص بسببه ؟ فلم يقل أحد من علماء المسلمين إن عمومات الكتاب والسنة تختص بالشخص المعين، وإنما غاية ما يقال: إنما تختص بنوع ذلك الشخص فتعم ما يشبه، ولا يكون العموم فيها بحسب اللفظ، و الآية التي لها سبب معين: إن كان أمرا أو نحيا فهي متناوله لذلك الشخص أو غيره ممن كان بمنزلته، وإن كان خبرا بمدح أو ذم، فهي متناوله لذلك الشخص ، ولمن كان بمنزلته، انتهى "2،من الأمثلة التي سيقت في هذا السياق:

-قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَبَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَحَكُّو بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ٱلَّذِينَ أَسْاَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَّنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَبِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَا تَخْشَوُاْ ٱلنَّاسَ وَٱخْشَوْنِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِاَيْتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَن لَمْ يَحُكُم لِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ ﴿ المَائِدة [44]

فهذا نص في تكفير اليهود الذين لم يحكموا بما أنزل الله فسياقها المقامي جاء مخصصا في هذه الفئة من الناس، لكن النظر في نظمها وسياقها اللغوي نجده يحمل بعض القرائن اللغوية الدالة على العموم لا التخصيص، إذ في قوله ( من لم يحكم بما أنزل الله) أدوات تفيد العموم (من)، وهي نكرة في سياق الشرط تقتضي العموم أيضا، و بمذا تتجازو الآية حدود التخصيص إلى العموم لكل من يتجاوز شريعة الله، قال شيخ الإسلام أبو السعود رحمه الله "ومن لم يحكم بما أنزل الله كائنا من كان دون المخاطبين خاصة، فإنهم مندوجون فيه اندراجا أوليا، أي من لم يحكم بذلك مستهينا به مكرا له كما يقتضيه ما فعلوه من تحريف آيات الله تعالى اقتضاء بينا "3، و يظهر أن للسياق اللغوي تأثير مهم في تحويل سبب النزول ليكون قاعدة عامة على المسائل المشابحة في الحكم، والنصوص القرآنية كثيرة في عموم اللفظ وخصوص السبب.

<sup>72</sup> من السيوطي، المرجع السابق ( الإتقان في علوم القرآن)، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>جلال الدين السيوطي، المرجع نفسه، ص 74 عبد القادر محد الحسين، المرجع السابق، ص 713  $^{3}$ 

لكن وجد السيوطي أن بعض النصوص لايتعدى سبب نزولها إلى نصوص تحمل مسائل مشابحة لها كقوله تعالى ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَتْقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْقِ مَالَهُ يَتَزَكَّ ۞ ﴾ الليل [17، 18] فقد نزلت في أبي بكر هي، ولا يمكن أن تعمم للفظها، بل يبقى سبب نزولها خاصا بها.

# المبحث الخامس: القيمة الصوتية للفواصل القرآنية ودورها في انسجام النص القرآني

تتنوع الفواصل القرآنية تبعا لحجم الآية بين الطويلة، والمتوسطة، والقصيرة

#### 1-الفاصلة القرآنية الطويلة:

تأخذ الفاصلة القرآنية في الآيات الطويلة سمة الاستقلال، بمعنى أنها تأتي بعد تمام معنى أو معان رئيسية في الآية، فتأتي تعليقا وتذييلا على ما سبقها من الكلام، وتؤدي حينئذ وظيفة التعليل أو الإنكار أو التوكيد أوالترغيب أو زيادة الإيضاح، وهي غالبا ما تكون في هذا النوع جملة مستوفية الأركان، ويغلب عليها طابع الاسمية، وقد غلب على القرآن المدني هذا النوع من الآيات، ومنها آية الدين التي تصوّر جانبا في تشريع التّعامل بالأموال، فأين هي الفاصلة في آية التداين؟ وما دورها في تماسك النص؟

آية التداين (282 من سورة البقرة) قالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَا صُبُوهُ وَلَيَكُنُ وَلَا يَنْكُمُ وَلَا يَأْبَ وَلَيْ يَالُمُ وَلَا يَأْبَ وَلَيْ يَالُمُ وَلَا يَأْبَ وَلَيْ يَكُنُ وَلَمْ اللّهُ فَلْيَكُنُ وَلَيْ يَلِل الّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ وَلَيْ يَعْمُ اللّهُ فَلْيَكُنُ وَلَيْ يَعْمُ اللّهُ فَلْيَكُنُ وَلَيْ يَعْمُ وَلَا يَنْكُو وَلَا يَشْعُونُ وَلَا يَشْعُونُ مِنَ الشَّهِدَاءُ أَن تَكُنُ وَلَا يَشْعُونُ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَن تَعْمَلُ وَلَعْ يَعْمُ وَلَا يَعْمُونُ وَلَا يَعْمُونُ وَلَا يَعْمُونُ وَلَا يَعْمُ وَلَا وَلَا يَعْمُ وَلَعْمُ وَلَا يَعْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا يَعْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

من الأحكام التي تضمنها الآية الكريمة:

أولا: إجازة التعامل بطريق التداين أو السلف، فيجوز لشخص أن يستدين مالا من غيره على أن يرجعه في أجل محدد سلفا، وهذا يشير ضمنيا إلى الابتعاد عن الربا، وقد حرمها الله تعالى بنص صريح.

ثانيا: وضع الله تعالى شروطا لهذا النوع من التعاقد، وهي:

- أن يخضع للكتابة، فينشأ عقد بين الطرفين، أحدهم يدعى الدائن وهو المانح للمال، والثاني يدعى مدينا وهو المستدين للمال.

- أن يكتب عقد التداين شخص مختص بكتابة العقود "كاتب بالعدل"، وفي العصر الحالي يقوم بهذه المهمة كاتب يدعى الموثق، لكونه عارف وعالم بما يتطلبه العقد من التزامات وما يرتبه من آثار على الطرفين.
- ينبغي أن تتوفر في المدين أهلية الأداء فلا يكون مجنونا، وأهلية التصرف فلا يكون صغيرا لم يبلغ السن التي تؤهله للتصرف في الأموال ولا يكون محجورا عليه ، وهنا يبيح الشارع -تبارك و تعالى لوليه أو الوصى عليه أن يقوم مقامه في كتابة الدين، ويصرح بمبلغ الدين أمام الكاتب.
- أن يحضر كتابة العقد شاهدين من الرجال، وهذا حفاظا على الحقوق المالية للدائن، فإن تعذر حضور رجلان، أباح الشارع أن يشهد على العقد رجل وامرأتان، وفي هذا الشرط-وجود الشاهدين يلزم الشارع عدم تخلف الأشخاص عن الشهادة إذا طلب منهم ذلك فكأنها صارت واجبة عليهم.
- أما قول " تَنْعَمُواْ أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ صَبِيرًا إِلَى أَجَلِمِهِ" يسرى الزمخشري أن الضمير في (تكتبوه) للدين أو الحق (صغيرا أو كبيرا):على أية حال كان الحق من صغر أو كبر، ويجوز أن يكون الضمير للكتاب، وأن يكتبوه مختصرا أو مشبعا لا يخلوا بكتابته "1، أي أنه يطرح احتمالين الأول أن يكتب الدين سواء كان المبلغ صغيرا أو كبيرا، والاحتمال الثاني أن يتضمن عقد كتابة الدين كل التفاصيل التي تحفظ حقوق المدائن سواء أكانت مالية أو غير مالية (عينية) كي يسترجعها، ومن الأمور الواجب ذكرها، مبلغ الدين إذا كان غير ذلك وهنا وجب تسمية الشيء ووصفه بصورة واضحة لا لبس فيها، تاريخ استيفاء الدائن لحقه باليوم والشهر والسنة، ذكر الشهود وكل ما يتعلق بحويتهم، الضامن أو الكفيل في حالة عدم وفاء المدين بالتزامه، وغيرها مما يشترطه الدائن.

فكان هذا بيان التعامل بالتداين شرّعه الله تعالى، ليسود العدل بين الناس بالتزام الكتابة والشهادة حتى لا تضيع الحقوق وينتشر الأمن والآمان في مثل هذه المعاملات، ثم يستعمل أداة الاستثناء (إلّا) ليخرج المعاملات التجارية الأخرى وكالبيع والشراء بحيث يمكن للناس الاستغناء عن الكتابة والشهادة لأن كلا الطرفين يستوفي حقه في حينه.

وآخر حكم في كتابة الدين يتعلق بالكاتب والشاهد، فلا يجوز إلحاق الضرر بهما بأن يعطى الكاتب والشاهد حقه ولا يكلف الشاهد مصاريف مجيئه خاصة إذا كان من بلد بعيد، أو أن يقوم كل من الكاتب والشاهد بأداء مهمتهما فلا يلحقان ضررا بالأطرف فيمنح من أجل ذلك أي تحريف أو نقصان أو زيادة في هذه النوع من المعاملة.

 $<sup>^{1}</sup>$  جار الله الزمخشري، الكشاف، ج1، ص513

#### 2-الفاصلة القرآنية القصيرة:

أما في الآيات القصيرة، الفاصلة يكون موضعها رأس الآية، مكملة لمعنى الآية، حيث ترتبط الفاصلة مع ما تقدمها من كلام في الآية وتدخل في علاقة إسناد نحوية معه، وليس لها سمة الاستقلال، تكون مشحونة بالإيقاع لفظا ومعنى تولد لدى المتلقي شعورا يحمل نغما وموسيقى، ويغلب مجيء هذا النوع من الفواصل، في السور القصار و من أمثلتها:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْخَرْ ۞ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ۞ ﴾ الكوثر [1-3] قَالَ تَعَالَى: ﴿ تَبَتْ يَدَا أَبِى لَهَبٍ وَتَبَ ۞ مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ وَمَالَلَهُ ٱلْخَطَبِ ۞ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِّن مَسَدٍ ۞ ﴾ المسد [1-5]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ الرَّحْنُ ۞ عَلَّمُ الْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ الْإِنسَنَ ۞ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ۞ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسَجُدَانِ ۞ وَالْسَجَاءَ وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ۞ أَلَّا تَطْعُوْلْ فِي الْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُواْ الْوَزُنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْيِرُواْ الْمِيزَاتَ ۞ وَالْمَرَّعَهَا لِلْأَنَامِ ۞ وَالْسَجَةَ وَالنَّيْعَانُ ۞ فَإِلَّ مَا الْمُؤْنِ وَالْقَصْفِ وَالرَّيْحَانُ ۞ فَإِلَّ عَالَمَ وَمَعَهَا لِلْأَنَامِ ۞ وَالْمَيْرَاتِ ۞ وَالْمَيْرَاتِ ۞ وَالْمَيْرَاتِ ۞ وَالْمَعْمَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ۞ الْمُواصِلِ الْمُواصِلِ وَالْمَعْمَا وَالْمَعْمَا وَالْمَعْمَا وَالْمَاسِلُ السورة من خلال اطرادها في القرآن، ثم تلازمها وعلى العموم فإن الفواصل بأنواعها تشكل مظهرا لتماسك السورة من خلال اطرادها في القرآن، ثم تلازمها مع الوقف خاصة الوقف على السكون.

## 3-الوقف وأثره في توجيه الدلالة في سورة الماعون:

تختلف الآية في تركيبها عن نظام تركيب الجمل، فإذا كانت الجملة عند النحاة كلام تام يفيد معنى محدد، فإن الآية خلاف ذلك تماما، إذ تتنوع في تركيبها وتتنوع في دلالتها أو مضمونها أيضا، فقد تحمل الآية حرفا أو مكونا اسميا أو تركيبا واحدا (جملة 1) وقد تحمل أكثر من تركيب (أكثر من جملة)، إليك هذه السورة (سورة الماعون) وهي من السور القصار، تضم ثمان (08) آيات سميت في بعض التفاسير "سورة أرتايت"، أليتيم " " الدين"

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۞ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْيَتِيمَ ۞ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ۞ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ۞ ﴾ الماعون [1-7]

#### • تتركب السورة على النحو التالي:

الآية (1): جملة صغرى" يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ" مدمجة في جملة كبرى " أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ" يتم الربط بينهما بالاسم الموصول (الذي)، أما عن دلالة الآية فهي تامة مكتملة، لقد ابتدأت السورة بحمزة استفهام لتؤدي غرض التعجب من فعل المكذبين بيوم الحساب، و الفعل رأى الذي جاء بصيغة الماضي يجعل أمر التعجب ليس جديدا فتكذيبهم بيوم الدين شائع بينهم.

الآية (2): " فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمَتِيمَ": وصلت بالجملة التي قبلها وصلا إضافيا بحرف الربط (الفاء)، وإحالة قبلية بواسطة اسم الإشارة (ذلك) مع الاسم الموصول (الذي)، فتكونت سلسة من الروابط المختلفة مع بعضها ليعلق الكلام اللاحق بما سبقه، فمن علامات المكذب، أنه ينهر اليتيم، لايشفق لحاله، وقلبه متحجّر.

الآيــــة(3):" وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ"،وصلت هـي الأخــرى بالآيــة الأولى وصلا إضافيا بــ(الواو) لتضيف علامة أخرى للمكذّب، فلا يدعو غيره لإطعام المساكين لبخله الشديد وتمكن الشيطان منه.

الآيسة 4: وَرَيْلُ لِلْمُصَلِينَ: هنا الفاء ليست رابطة فلا تفيد الوصل، وإنما استئنافية تدلّ على انطلاقة جديدة في الكلام بحيث يتضمن تحديدا ووعيدا لما تقدَّم، رغم أن هذه الآية تحمل رقما مستقلا (4) غير أنّ دلالتها ناقصة والوقوف على رأسها عدّه العلماء وقفا قبيحا، لأنه يخلّ بالمعنى المقصود، ولا تكون الآية تامة الدّلالة إلا بإسنادها إلى الآية التي تليها هي: ( ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ )، لكن السؤال الذي يطرح: لماذا لم تدمج الآيتين ضمن آية واحدة طالما أنه لا يمكن أن تتم دلالة الأولى إلا بالثانية؟ ووجود مثل هذه الحالات يؤدي إلى النتائج التالية:

- لا تنتهي ولا تكتمل دلالة الآية عند رقمها التسلسلي دائما وهذا الأمر يعلّق دلالتها بمسألة الوقف.
- قراءة (تلاوة) النص القرآني لا تقوم على الإعراب وإنما تقوم على الآداء والاستعمال (الوقف)، لذا نجد أن عموم التلاوة تقف على ساكن.
  - -النحو القرآني يتوافق مع نحو النص في العديد من مظاهر التماسك لأنه يركز على الدلالة والتداول

اعتبر العلماء الوقف في الكثير من النصوص قبيحا، منها:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَاَّ يَتُهُمَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ۞ ٱرْجِعِيٓ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ۞ ﴾ الفجر [27، 28]

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُرْتَّفِلُ ۞ قُمِ ٱلْيَلَ إِلَّا قِلِيلَا ۞ نِصْفَهُ وَ أَوِ انقُضْ مِنْهُ قَلِيلًا ۞ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّ لِ ٱلْقُرْوَانَ تَرْتِيلًا ۞ ﴿ المزمل [14]، وقالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَتِكَ لَأَغُوبِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ۞ ﴾ ص [83، 83]

#### المبحث السادس: الالتفات في النص القرآن

يعتبر الالتفات ظاهرة لغوية عرفها العرب من خلال مدارستهم للقرآن الكريم واهتمامهم بالشعر العربي، ولم تتكلم به أيّة لغة أخرى، وقد عرف بعدّة مصطلحات أهمها الانصراف والاعتراض والعدول وحسن التخلص والالتفات، فهو من خصوصيات لغة القرآن الكريم،حيث ينحرف فيه الخطاب الواحد إلى اتجاهات وصيغ مختلفة،وقد وضع له العلماء شروطا وأنواعا، ذكرها السيوطي انطلاقا من الدراسات التي سبقته، على النحو التالى:

- 1- "أن يكون الضمير في المنتقل إليه عائدا في نفس الأمر إلى المنتقل عنه.
  - 2- أن يكون في جملتين، صرح به صاحب الكشاف وغيره.
- 3- يقرب من الالتفات نقل الكلام من خطاب الواحد أو الاثنين أو الجمع إلى الخطاب الآخر،ذكره التنوخي وابن الأثير "1

### أنواع الالتفات:

ذكر العلماء أنواعا للالتفات بين التفات الضمائر،التفات الزمن ونوع آخر ذكره ابن أبي الإصبع:

## أولا/ التفات بين الضمائر:

ويكون ذلك حين يظهر تحوّل في الخطاب لذات معينة بضمائر مختلفة سواء من الغائب إلى المخاطب، أو من المخاطب إلى المتكلم، أومن المتكلم إلى الغائب، وقد أحصى صاحب المفتاح (السكاكي)

. . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جلال الدين السيوطي، معترك الأقران، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان،ط1، 1988م، ص382 و 383

ست (06) صور للالتفات، وتوسع في شرحها الزمخشري في تفسيره الكشاف مبينا الأغراض البلاغية لاستعماله في القرآن الكريم، فقد جاء في سورة الفاتحة قوله تعالى ﴿ بِسْمِ اللّهِ ٱلرَّحَمَٰوُ الرَّحِيمِ ۞ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ الرَّحَمْنِ الرَّحِيمِ ۞ عَالِكِ يَوْمِ الرّبِينِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَشْتَعِينُ ۞ ﴾ الفاتحة ولي الرّبخشري: " فإن قلت: لم عدل عن لفظ الغيبة إلى لفظ الخطاب؟ قلت: هذا يسمى الالتفات في علم البيان، قد يكون من الغيبة إلى الخطاب، ومن الخطاب إلى الغيبة، و من الغيبة إلى التكلم " والنصوص القرآنية كثيرة حول هذا الفن من الأساليب، أذكر بعض النماذج حسب كل صورة:

### أ/الالتفات من ضمير الغيبة إلى المخاطب و أغراضه البلاغية:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ أَرَءَيْتَكَ هَاذَا ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَى لَبِنْ أَخَرَتِنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ لَأَخْتَنِكَنَّ ذُرِيَّتَهُ، إِلَّا قَلِيلًا ﴿ قَالَ اللّهِ عَالَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمُّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِٱلَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِيًّا ۞ <u>وَإِن مِنكُوْ إِلَّا</u> وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمَا مَّقْضِيًّا ۞ ﴾ مريم [71، 70]
  - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن جَاءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلْ يُجْزَفِنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ۞ ﴾ النمل [90]
    - قَالَ تَعَالَى: ﴿ لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ الروم [34]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي ءَابَابِهِنَ وَلَا أَبْنَابِهِنَ وَلَا إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَاء إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَاء إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَاء أَخُوتِهِنَ وَلَا نِسَابِهِنَ وَلَا أَبْنَاء إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَاء أَوْنَهِنَ وَلَا فَيَامِ فَي عَلَى عِلَى عَلَى عَل
- قَالَتَعَالَى: ﴿ وَيَعُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوَلَا نُزِلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ مُّحْكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا ٱلْقِتَالُ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم قَلَوْ مَنْ وَقُولُ مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللّهَ مَرَضٌ يَظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْنِي عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ ۞ طَاعَةٌ وَقَوْلُ مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللّهَ لَكُوبُ يَظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْنِي عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ ۞ طَاعَةٌ وَقَوْلُ مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللّهَ لَكُوبُ مَنْ لَلْمَوْتِ فَلَا لَهُمْ ۞ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُقْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَثُقَطِعُواْ أَنْحَامَكُمْ ۞ همد [20-22]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ أَسَرَ ٱلنِّيِّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ عَدِيثَا فَلَمَّا نَبَأَنْ بِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمّا نَبَأَهَا وَإِن تَعْضِ أَزْوَجِهِ عَدِيثًا فَلَمّا نَبَأَفِي لِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللّهَ عَلَيْهِ وَإِن تَطْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللّهَ هُو بِهِ عَالَتُ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَيْمُ الْخَيْمُ اللّهِ يَثُونَا إِلَى ٱللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما وَإِن تَظْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللّهَ هُو مِولِكُ ٱلنَّهُ وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَلْتَهِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴿ ﴾ التحريم [3، 4]

#### ب/ الالتفات من ضمير الخطاب إلى الغيبة:

231

<sup>1</sup> الزمخشري، الكشاف، ج1/ ص118 و 119

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينً ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ عَدُوُ مُبِينً ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلُو كَانَ ءَابَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْءًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ البقرة [170-171]
- قَالَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ ءَامِنُواْ بِمَا نَزَلْنَا مُصَدِقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْرَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَبَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ ﴾ النساء [47]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَأَلْبَا رَّحِيمًا ۞ ﴾ النساء [64]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ حَتَّىَ إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُاكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيْحُ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيط بِهِمْ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنْ أَبْحَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيط بِهِمْ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنْ أَبْحَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِن الشَّكِرِينَ ﴾ يونس [22]
- قَالَتَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مَّ أُمَّتُ كُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلُ إِلَيْنَا لَا لَيْنَا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُر مِن رِّبَا لِيَرَبُولُ فِي أَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رَكَوْقِ تُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ عَنْدَ ٱللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَمْ المُضْعِفُونَ. ﴿ ﴾ الروم [39]

# ج/ الالتفات من ضمير المتكلم إلى الخطاب أو العكس:

هذا النوع من الالتفات نادر في القرآن، وهذا راجع للتباين التام بين موقف الخطاب وموقف التكلم،

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا لِى لَا أَعَبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَفِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾ يــــس [22] و يسميه ابــن الأثــير خطــاب الرجـوع مـن خطـاب المنفس إلى خطـاب الجماعـة، و أمـا الانطـلاق مـن ضـمير المخاطـب إلى المـتكلم، فقد جاء في قوله تعالى ﴿ وَاسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَ رَقِي رَحِيمٌ وَدُودٌ ۞ ﴿ هود [90]

#### د/ الالتفات من ضمير الغيبة إلى المتكلم:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَنُ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَاۤ إِلْكُمْ نُورًا مُّبِينَا ۞ ﴾ النساء [174]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ \* وَقَالَ اللَّهُ لَا تَتَخِذُواْ إِلَهَ يْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدُ فَإِنَّتِي فَارْهَبُونِ ۞ ﴾ النحل [51]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلَا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ ولِبُرِيهُ ومِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ ولِبُرِيهُ ومِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْخَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ اللَّهُ هُدَى لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَجْذُواْ مِن دُونِي وَعَالَيْهُ هُدَى لِبَنِي إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَجْذُواْ مِن دُونِي وَحِيلًا ﴿ وَهُ السَّمِيعُ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ اللَّهُ مَلْنَا مَعَ نُوجٍ إِنَّهُ رَكَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴿ ﴾ الإسلام واء [1-3] ،حيث تنوع الضَّمير

- العائد على الله عز وجل ست مرات بين الغائب والمتكلم (هو، نحن، أنا) على النحو التالي: أَسْرَىٰ (هو)، بَرَيُّنَا (نحن)، إنّه (هو)، ءَايَتِنَا (نحن) أَلَّا تَتَخِذُواْ مِن دُونِي (أنا)، ذُرِيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا (نحن).
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ۞ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى فِي كِتَبِ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَسَى ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مَ أَزْوَجَا مِن نَبَاتٍ شَقَى ۞ ﴾ طه 51-53
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِّيكَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً طَهُورًا ۞ لِنُحْيَى بِهِ بَلْدَةَ مَّيْتَا وَشُويَهُ مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعُمَا وَأَنَاسِيَ كَثِيرًا ۞ ﴾ الفرقان [48، 49]
- قَالَتَعَالَى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ ءَاللَّهُ خَيْرُ أَمَّا يُشْكُونَ ۞ أَمَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ قَوْمُ لَكُمْ مِينَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْكُنْنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَوَلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمُ يَعْ لَلَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمُ يَعْدِلُونَ ۞ ﴾ النمل [59، 60]
  - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِي نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً بِقَدَرٍ <u>فَأَنشَرَنا بِهِ عَلْدَةً مَّيْنًا</u> كَذَلِكَ تُحْرَجُونَ ۞ ﴾ الزخرف [11]

### ه/الالتفات من ضمير المتكلم إلى الغيبة:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ \* تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْهُم مَّن كُلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتِ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتِ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِنَتُ وَلَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَلَيْنَاتِ وَأَيْدَنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿ ﴾ البقرة [253]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلْطَنَا وَمَأُورَهُمُ ٱلنَّالُ وَبِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلْطَنَا وَمَأُورَهُمُ ٱلنَّالُ وَبِاللَّهِ مَا لَمْ يَنْزِلُ بِهِ عَسُلْطَنَا وَمَأُورَهُمُ ٱلنَّالُ وَبِاللَّهِ مَا الْطَلِيمِينَ ﴿ ﴾ آل عمران [151]
- وقال ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مَلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ يُخِي وَيُمِيتُ فَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُقِيِّ ٱلَّذِى يُؤْمِرُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ عَ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿ ﴾ الأعراف/ 158
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ طه ۞ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لِتَشْقَىٰ ۞ إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ۞ تَنزِيلًا مِّمَّنُ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَوَٰتِ
  الْعُلَى ۞ ﴾ طه [1-4]
- وقال ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوْسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلَا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفَا مَحْرِضُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفَا مَحْرِضُونَ ﴿ وَهُو ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْيَّلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ الأنبياء33/31
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّنَ مِيثَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجِ وَإِنْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيثَقًا غَلِيظًا ۞ لِيَسْئَلَ ٱلصَّدِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ ﴾ الأحزاب [7، 8]

ويذكر السيوطي عن ابن الأصبع التفاتا في الضمائر من نوع مختلف فيقول: "قال ابن أبي الإصبع: جاء في القرآن من الالتفات قسم غريب جدا لم أظفر في الشعر مثاله: وهو أن يقدم المتكلم في كلامه مذكورين مرتين، ثم يخبر عن الأول منهما، وينصرف عن الإخبار عنه، إلى الإخبار عن الثاني، ثم يعود إلى الإخبار عن الأول، كقوله ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَرَبِّهِ عَلَى الْإِنسَان عَن الإخبار عن نفسه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ ﴾ العاديات [6، 7]، انصرف عن الإخبار عن ربّه إلى الإخبار عن نفسه، قالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّهُ لِخِبُ ٱلْمُؤَدِّ لَيُ لَتَلِيدً لَشَهِيدُ على عمل الإنسان، ثم عاد لذكر الله فهو الشهيد على عمل الإنسان، ثم عاد لذكر الإنسان وحبه الشديد للخير.

# ثانيا/التفات الخطاب بين المفرد والمثنى والجمع:

- مـــــــن المفـــــرد إلى المثـــــنى: قال تَعَالَى: ﴿ قَالُوٓا أَجِعْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُوْنَ لَكُمّا ٱلْكِبْرِيَآءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا خَوْنُ لِكُمّا بِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ يـــــــونس [78]، و مـــن المفــرد إلى الجمــع:قال تَعَالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِسَآءَ فَطَلِقُوهُنَ لِيَلَّهُ وَلَا يَخُوبُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ وَلَا يَخَرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ لَيْ يَعْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ولَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ۞ ﴾ الطلاق [1]
- من المثنى إلى المفرد:قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُكُمَا يَمُوسَىٰ ۞ ﴾ طه [49]من المثنى إلى الجمع:قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءًا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَأَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَبَثِيْرِ ٱلْمُؤْمِنِينِ ۞ ﴾ يونس [87]
  - من الجمع إلى المفرد:قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ يونس [87]
- من الجمع إلى المثنى قالَ تَعَالَى: ﴿ يَامَعْشَرَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي وَيُنْ وَيُنْ وَرُكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْفُولُ شَهِدُنَا عَلَى أَنفُسِنَا وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْيَا وَشَهِدُولْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَهُمْ كَانُولْ صَافُلْ فَي فَي أَنفُسِهِمْ أَنَهُمْ كَانُولُ كَيْوَدُونَكُمْ لِلنَّاعِمِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْقِ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

### ثالثا/ التفات الزمن:

ويقصد به الانتقال بالزمن في الخطاب بين الماضي والمضارع والأمر، وهو ما يعبر عنه بتداخل الأزمنة حيث يعدل المتكلم في خطابه من زمن لآخر لغرض معين و هذا كثير في القرآن الكريم، و منه:

234

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جلال الدين السيوطي، المرجع نفسه، ص 383

- مــــــن الماضـــــــي إلى المضــــــارع: قالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللّهُ ٱلَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ فَتُغِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَيّتِ فَأَخْيَنَا بِهِ اللّهَ مَيّتِ فَأَخْيَنَا بِهِ اللّهَ فَكَأَنَّمَا خَوْ مِن ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنّشُورُ ۞ ﴾ فــــــاطر [9]قال تعَالى: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّمَا خَوْ مِن ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الْفَرْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرّبِحُ فِي مَكَانِ سَجِيقِ ۞ ﴾ الحـــج [31]،قال تعَالى: ﴿ إِنّ ٱلّذِينَ كَفُولُا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ السَّمَةِ ۞ ﴾ الحج [25]
- مــــن الماضــــي إلى الأمـــر: قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ أَمَدَ رَبِّهِ بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُوْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدِ وَٱدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ۞ ﴾ الأعـــراف [29]، و قــــال ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ۞ ﴾ الأعـــراف [29]، و قـــال ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنِ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَعِندَ رَبِّهِ عَلَيْ عَلَيْكُمْ إِلّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَالْحَيْدُواْ الرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْنَنِ وَالْحَجْ [30]
- - من المضارع إلى الأمر: قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ إِنِّي أَنُّهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا ۚ أَنِّي بَرِيٓ ۗ مِمَّا تُشْرِكُونَ ۞ ﴾ هود [54]
- مـــن الأمـــر إلى الماضـــي:قال تعالى: ﴿ وَأَتَخِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَ مُصَلَّى وَعَهِدْنَا إِنْنَ إِبْرَهِعَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرَا بَيْتِيَ لِلْمُانِفِينَ وَالْتُكِي السُّعُودِ ﴿ وَالْتَخِدُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَ مُصَلَّى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِعَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِي لِلسَّانِفِينَ وَالْتُكِي السُّعُودِ ﴾ البقرة [125]
  - من الأمر إلى المضارع:قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنْ أَقِيمُواْ الصَّلَوَةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِيّ إِلَيْهِ ثُعْشَرُونَ ۞ ﴾ الأنعام [72] رابعا/ التفات النصب:

توصل الباحث أحمد بسام ساعي إلى التفات من نوع مختلف سمَّاه التفات النصب، وعرف بأنه: "حالات النصب الطارئة والمفاجئة للقارئ" أغير أن الباحث أحمد بسام ساعي لم يستقر على إعطاء هذا الالتفات تسمية مناسبة له إذ يقول: "فإننا نقترح بدلا من الضياع في المتاهات النحوية أن ندخله في النحو تحت اسم (المنصوب القرآني) أو (النصب الالتفاتي) "2 وقد دعم رؤيته بنماذج من القرآن:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَا وَعْدَ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمَنَ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴿ ﴾ النساء [122]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّ مَوْرَا اللهِ عَلَى عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا مَادِ فَإِنَّ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزيرِ فَإِنَّ مَرْبُكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ هُ ﴾ الأنعام [145]
  - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُولْ سَلَمًا قَالَ سَلَكُ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ ۞ ﴾ هود [69]

2أحمد بسام ساعي، لغة القرآن إعجاز أم مجرد عبقرية، ص86

235

<sup>1</sup> أحمد بسام ساعي، لغة القرآن إعجاز أم مجرد عبقرية، ص86

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَالِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ ﴾ مريم [34]

إن مفهوم الالتفات عند العرب القدامي يحمل معنى التحول من صورة إلى صورة وقد سبق الإشارة إلى ذلك، يقول الزمخشري عن الالتفات ومزيته: " ... ولأن الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب كان أحسن تطرية لنشاط السامع و إيقاظا للإصغاء إليه من إجرائه على أسلوب واحد" أ، كما أنه يكون لتحقيق أغراض بلاغية دقيقة، لكن ما جاء به الباحث لا يدخل ضمن مجال الالتفات، فقوله (حالات النّصب الطارئة والمفاجئة للقارئ)، لا يتوافق مع مفهوم الالتفات لعدة أسباب أهمها:

- لا يتضمن أية قرينة لغوية تشير للعدول أو التحوّل.
- أن الحالات الطارئة كثيرة في النص القرآني، ولا توجد فقط في النصب بل تكون في الرفع والجر أيضا.
  - أن النحاة والبلاغيون لم يتركوا حالة نحوية إلا وأوجدوا لها مسوغا مشروعا انطلاقا من المعنى.
    - أن الحالات التي ذكرها الباحث ليست موحدة في أسباب نصبها.

ويمكن اعتبار العطف على المعنى من قبيل الالتفات في الحركة الإعرابية، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُونَ إِذَا وَمُمَنَدُ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُغُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَبْيَنِ ۞ ﴾ المائدة 6 فَالْمَسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُغُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَبْيَنِ ۞ ﴾ المائدة 6 فالمعطوف يشترك مع المعطوف عليه في الرفع و الجر والنصب، لكن في هذه الحالة تمَّ العدول من الجرّ إلى النصب، لكن على مستوى المعنى فإن (أرجلكم) معطوفة على (أيديكم) و ليس على (رءوسِكم)، قال تَعَالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِيَ إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ

وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ المنافقون [10]،عطف فعل مجزوم على فعل منصوب،فهذا التفات في حركة إعرابية أي على مستوى الشكل لأنّه عطف على المحل.

-قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجّ ٱلْأَحْبَرِ أَنَّ ٱللّهَ بَرِى ۗ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبَدُهُ فَهُو وَإِن تَوَلَّيْتُمُ فَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمُ عَيْرُ مُعْجِزِى ٱللّهِ وَبَشِّرِ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ ٱللّهِ ﴿ ﴾ التوبية [3] يقول طلح فاضل صالح السامرائي: " واختلف النحاة في تخريج ذلك، فذهب بعضهم إلى أنه معطوف على اسم أنَّ باعتبار محله قبل دخول أنَّ "2، فالأمر لا يقصر إذا على حالات النصب الطارئة والمفاجئة، فالنحاة والبلاغيون بحثوا على المسوغات النحوية للحالات الطارئة انطلاقا من اللفظ أو المعنى ، واستدل السامرائي بقول ابن يعيش: " ويجوز الرفع بالعطف على موضع أنَّ لأنها في موضع ابتداء وتحقيق ذلك أنها لما دخلت على المبتدأ والخبر لتحقيق مؤداه و تأكيده من غير أن تغير معنى الابتداء صار المبتدأ كالملفوظ به، وصار (إنَّ

-

<sup>64</sup>م بالم الذمخشري، الكشاف، ج1، ص $^{1}$ 

زيدا قائم) و (زيد قائم) في المعنى واحد، فجاز لذلك الأمران: النصب والرفع، فالنصب على اللفظ والرفع على المعنى "1، ولو كان ما ذكره الباحث التفاتا نصب، فلا يمكن أن يكون قد غفل عن ذكره النحاة.

### المبحث السابع: التصوير الفني في القرآن الكريم:

لقد انتشر التعبير بطريق الجاز في القرآن الكريم بشكل ملفت للانتباه فلا تخلو سورة من استعارة أو كناية أو تشبيه أو مجاز مرسل، فهذا يعد من مقتضيات النظم ومدخل لبيان الإعجاز القرآني، يقول عبد القاهر: "...هذه المعاني التي هي الاستعارة والكناية والتمثيل وسائر ضروب الجاز من مقتضيات النظم... "ك، وقد تناولها علماء العربية ضمن مبحث التصوير البلاغي أو الفني، فأصدر سيد قطب كتابان الأول مشاهد القيامة في القرآن الكريم والثاني التصوير الفني في القرآن الكريم، أظهر فيهما سيد قطب أسلوب القرآن في التصوير، حيث تتحول الألفاظ والعبارات إلى حركة تخييلية أو حالة نفسية أو مشهد مصوَّر، وهو أمر لم يظهر بعناية فائقة ودقة منتاهية في النسج والتصوير كما ظهر في النص القرآني، فما المقصود بالتصوير الفني عند سيد قطب؟

يقول سيد قطب: "التصوير هو الأداة المفضلة في أسلوب القرآن فهو يعيِّر بالصورة المحسّة المتخيلة عن المعنى المذهني والحالة النفسية وعن الحادث المحسوس...ثمَّ يرتقي بالصورة التي يرسمها فيمنحها الحياة الشاخصة أو الحركة المتجددة، فإذا المعنى المذهني هيئة أو حركة، وإذا الحالة النفسية لوحة أو مشهد، وإذا النموذج الإنساني شاخص حي، وإذا الطبيعة البشرية مجسسةة مرئية، فأمَّا الحوادث والمشاهد والقصص والمناظر، فيردّها شاخصة حاضرة فيها الحياة والحركة، فإذا أضاف إليها الحوار فقد استوت لهاكل عناصر التخييل (...) حتى ينسى المستمع أنّ هذا كلام يتلى ومثل يضرب ويتخيل أنّه منظر يعرض وحادث يقع"د، لقد وضع سيد قطب تصنيفا آخرا للصور البيانية، فلم يفرق بين استعارة وكناية وتشبيه ومجاز، ووجد أن التصوير يصدر إما عن معاني ذهنية أو حالات نفسية أو مشهد قصصي، وفي كل ذلك يدعو إلى ضرورة التوسع في معنى التصوير بحيث يشمل " تصويرا باللون، وتصويرا بالحركة، وتصويرا بالتخييل، كما أنه تصوير بالنغمة تقوم مقام اللون في التمثيل، وكثير ما يشترك الوصف والحوار وجرس الكلمات، ونغم العبارات، وموسيقى السياق في إبراز صورة من الصور، تتملاها العين والأذن والحس والخيال والفكر والوجدان." وقد وعم وصفه وتحليله بمجموعة من النماذج النصية من القرآن الكريم.

237

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السامرائي، معاني النحو، دار الطباعة و النشر، عمان، الأردن، ط1، 2000، ج1 ص 337

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محيد إبر اهيم شادي، المرجع السابق، هامش ص 478.

سيد قطب، التصوير الفني في القرآن،دار الشروق،بيروت، لبنان، (دط)، ص36 و37

 $<sup>^{4}</sup>$  سيد قطب، المرجع نفسه، ص37

أولا: المعاني الذهنية تخرج في صورة حسية:

ويقصد به إظهار معنى معين من خلال مظهر مادي ملموس و قابل للقياس، تجعل المتلقي يدرك المعنى المقصود، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْذِيتَ كَذَّهُا بِعَايَتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا ثُقَتَّحُ لَهُمْ أَبُوبُ ٱلسَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَقَىٰ المقصود، قال تعلق وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَقَىٰ للديه يَتِمَا لَيْ سَمِّ ٱلْخِيَاطِ وَكَانِكَ بَخْزِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ الله الأعراف [40]، فالمتمعن في هذه الآية يتشكل لديه تصوّر على مستوى الذهن بحيث يمكن أن يترجم هذه الألفاظ إلى صورة ملموسة لأبواب سماوية مغلقة فلا شيء ينزل إليهم من النّعم والرّحمات ولا شيء يصعد إكراما للمكذبين، ثمّ يضيف صورة ذهنية أخرى تتعلق بآخرتهم ،يبين استحالة استقرارهم في الجنة و يرسم لهم أملا واحدا لدخولها، وهي صورة جمل يمر عبر ثقب إبرة الخيط، فقد كشف عن جزاء المكذبين الكافرين وهو المعنى المقصود في شكل صورة مادية حسية واضحة.

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَّنَالُ ٱلْذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَتْ بِهِ ٱلرِيحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيءٍ وَالنَّعَالَى ٱلْبَعِيدُ ﴿ ابراهيم [18]، تتضمن هذه الآية تشبيها حيث تحوّلت فيه أعمال الكافرين إلى رماد بسبب كفرهم بالله، لكن الجمال لا يظهر في المعنى بقدر ما يظهر في التعبير، فتجسد في صورة يوم شديد الريح فما مصير رماد إلا تلاشيه بحيث لا يظهر له أثر.
- قالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُمْ بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِنَاءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللّهِ وَالْمُؤْمِ الْمَنْ وَالْمُؤْمِنُ وَاللّهُ فَرَكُهُ، صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمّا كَسَبُواْ وَٱللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ البقرة [264]، صورة لبقعة أرض يحسبها الجاهل قابلة للنَّماء، لكنها في حقيقة الأمر لاتدرُ أي فائدة إذا ما نزل بما وابل المطر بل تكون صلدا، و هذه صورة تدل على معنى الصدقة التي يرافقها المن و الرياء، وفي المقابل جاء في الآية التي تليها قوله تعالى ﴿ وَمَثَلُ ٱللّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمُ ٱبْتِغَاءَ مَرْصَاتِ ٱللّهِ وَتَشْمِينًا مِنْ أَنْ يُضِينُهَا وَابِلٌ فَطَلّ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُورَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَعَاتَتُ أُكُلُهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَوْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ ﴾ البقرة [265]، لتظهر صورة مضادة للصورة السابقة، بحيث تكون الصدقة التي يقصد بما مرضاة الله جَنَّة كلما نزل بما وابل من السمّاء تكون مصدرا للنّماء والزيادة، وهذه التصوير يزيد النص تماسكا في البناء والمقصد.

ومن خصوصيات النص القرآني أنه مصدر استقى منه العرب و العجم أمثالهم، وقد جمع السيوطي في كتابه معترك الأقران الكثير من الأمثال العربية تستند في مصدرها إلى نصوص قرآنية، منها: (من جهل شيئا عاداه) و (احذر شرّ من أحسنت إليه) و (في الحركات البركات) و (كما تدين تدان) و (لا يلدغ المؤمن من

جحر مرتين) و ( من أعان ظالما سلّط عليه)، و ( للحيطان آذان)، وقد نقلها السيوطي عن الماوردي مفصلة، فيقول: سمعت أبا إسحاق إبراهيم بن مضارب ابن إبراهيم يقول: سمعت أبي يقول: سألت الحسين بن الفضل، فقلت: إنك تخرج أمثال العرب و العجم من القرآن: فهل تحد في كتاب الله (خير الأمور أوسطها)؟ قال: نعم، في أربعة مواضع: قوله: ﴿ لاَ فَارِضٌ وَلاَ بِكُرُ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَأَفْعَالُواْ مَا تُوفَرُونَ فَي ﴾ و قوله و قوله في أربعة مواضع: قوله و قوله في أربعة مواضع: ﴿ وَلاَ يَشْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ وَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهِ وَقُولِ لَلْ عَنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهِ وَقُولِ لَلْ عَنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهُ وَقُولِ لَلْ عَنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهُ وَقُولِ لَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهُ وَقُولِ لَلْ عَنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهُ وَقُولِ لَا تَبْسُطُهُا كُلُّ الْبَسْطِ فَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴿ وَهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ سَيِيلًا ﴾."

## ثانيا: الحالات النفسية و المعنوية تخرج في صورة حسية:

#### ثالثا: تصوير مشهد قصصي

قد يتجاوز التصوير وصف صورة حسية إلى تصوير مشهد سردي أو قصصي أو ملحمي، فيه من الحركة والحوار، والقوّة، ما يؤثر في القلوب و العقول و النفوس، فالأسلوب القصصي في القرآن الكريم يختلف عن القصة الأدبية سواء في طابعه أو غايته أو تكوينه، فالقصة القرآنية ليست للمتعة والتذوّق الأدبي وليست محلا للقراءة النقدية، فقد جاءت تقريرا ودعما للدعوة والتشريع ومساندة لرسول الله، وما يهم فيها التصوير الفني الذي بنيت عليه، فقد اجتمعت فيها

<sup>1</sup> جلال الدين السيوطي، معترك الأقران في إعجاز القرآن،ج1،ص 468

آليات التصوير المختلفة، ففي سورة يوسف مثلا -وهي السورة الوحيدة التي لم يتكرر ذكرها في القرآن- لا تمر آية إلا ويرسم المتلقى لوحة فنية رائعة تنبض بالحياة، بل لا تمر آية إلا ويظهر مشهد لمسرحية مليئة بحوار شخصياته تشترك فيه حركات عضوية للحواس وحركات نفسية باطنية، إليك هذا المشهد، قَالَتَعَالَى: ﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَيَانِ قَالَ أَحَدُهُمَآ إِنِّيَ أَرْلَنِيَ أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّي أَرْلِنِيَ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّلْيُرُ مِنْهُ نَبِتَـْنَا بِتَأْوِيـلِهِۦٓ إِنَّا نَرَلْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ 😁 قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌرُ تُرْزَقَانِهِۦٓ إِلَّا نَبَأَثُكُمَا بِتَأْوِيلِهِۦ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَمَني رَبِّيٓ إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ۞ وَٱتَّبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِىٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَآ أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَكْتَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ يَصَاحِبَي ٱلسِّيجْنِ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّارُ ۞ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِدِءَ إِلَّا أَسْمَاءَ سَمَيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَدِنِ إِنِ ٱلْحُكُمُرِ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّـمُ وَلَكِنَٓ أَكْتَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ يَصَلِحِبَى ٱلسِّبْنِ أَمَّاۤ أَحَدُكُمَا فَيَشْقِى رَبَّهُۥ خَمْرًا ۖ وَأَمَّا ٱلْأَخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِن زَّأْسِهِ عَضِي ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ۞ ﴾ يوسف [36-41]،لقد أوتي يوسف عليه السّلام علم التّأويل، لذلك نجد أن الرؤية كانت الباب الذي نفذ من خلاله لنشر دعوته بداية من داخل السجن، فتصور هذه الآية رجلين سجينين(ساقي الملك و المكلف بطعام الملك) داخل أقفال السجن المغلقة حيث حريتهما مقيدة بين أسوار معتمة ولا خروج منها إلا من أجل أعمال شاقة، فلا لذة في طعام أو دفء في لباس، ولا يجدان حرية أو فرحة إلّا في نوم يجرّ معه مناما أو أحلاما أو رؤى تكون إشارة للخلاص، فيشاهد كل واحد نفسه حرا طليقا داخل رؤياه، إذا مشهد واقعى لسجنين مجتمعين معا داخل السجن و قد أُدخِل معه مشهدان آخران غير حقيقيان، فهذا يجعل المتلقى ينفذ إلى عالم آخر لا يمت للسجن بصلة، فأحد المشهدين يصوّر فيه أحد السجينين في قصر الملك يعصر عنبا ليسقى الملك، ويتملكه رعب من الملك، فهو مسجون بتهمة قتل الملك ورؤية هذا الأخير تنبئ عن حالة السجين النفسية المليئة بالخوف و يصور المشهد الثاني رفيقه حاملا فوق رأسه خبزا و منظر الطيور وهي تأكل منه، و بعد استيقاظهما يعودان ويعود المتلقى معهما للمشهد الواقعي داخل السجن، و يزداد بداخلهما أمل بالنجاة، وهذا لا يتأتى إلا بطلب تفسير الرؤى من يوسف عليه السلام، غير أن التفسير لم يقع مباشرة بعد الطلب و إنما سبق ذلك مشهد يصوّر يوسف عليه السلام يؤسس لانطلاق دعوة التوحيد بدء بالسجناء، فكان الحوار و الوصف بينهم آليات حجاجية لنبذ عبادة الأوثان، وكان قد نبئهم بنوع الطعام الذي سيحضر لهم، كل هذا ساهم في اعتناق السجناء لدين التوحيد طواعية، وهيّا السجنين لتقبل تأويل الرؤى كما أخبرهما يوسف النبي، فهذه الآيات عناصر لغوية تلقفها المتلقى بحواسه وترجمها ضمن مخيلته وذاكرته وإدراكه إلى صور فنية ومشاهد قصصية تحمل من المعاني المجردة والحالات النفسية ما يؤثر في ثقافته ووجدانه وعقيدته.

رابعا:مشاهد يوم القيامة

من مظاهر الإعجاز القرآني هو الإخبار بالغيبيات، ومشاهد يوم القيامة واحدة من هذه الغيبيات، وقد خصص لها سيد قطب كتابا يظهر من خلاله الإعجاز والتصوير الفنيّين والمشاهد في القرآن الكريم كثيرة تصوّر للمتلقي أمورا تفوق مستوى التّصور، بل تجعله يعيش في حالة من الذهول و العجب لبلاغة القول و براعة التصوير:

- قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُورِ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمُر ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَنَضَعُ
   قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱلتَّكُورَى وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴿ ﴾ الحج [1، 2]
  - ما هي المفارقة التي توصل إليها سيد قطب بين التصوير الفني و البياني في نظرية النظم للجرجاني؟

يقول سيد قطب وهو ينظر لنظرية النظم: "رحم الله عبد القادر، لقد كان النبع منه على ضربة معول، فلسم يضربها، إن الجمال ﴿ وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا ۞ ﴾ و ﴿ وَفَجَّزْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونِ ۞ ﴾، هسو في ذلك الذي قاله من ناحية النظم، وفي شيء آخر وراءه، هو هذه الحركة التخييلية السريعة التي يصوّرها التعبير، حركة الاشتعال التي تتناول الرأس في لحظة، وحركة التفجير التي تفور بحا الأرض في ومضة، فهذه الحركة التخييلية تلمس الحس وتثير الخيال و تشرك النظر و المخيلة في تذوق الجمال... وهذا الذي وقف دونه عبد القاهر، وإن كان يبدو أنه كان يحسه في ضميره، لا يصوّره كاملا في تعبيره 1

### المبحث الثامن: التشابه و الاختلاف في لغة القرآن:

لقد استطاع فاضل السامرائي أن يستوحي من لغة القرآن ظاهرة لغوية، وهي كشفه عن آيات متقاربة ومتشابحة في تعبيرها اللغوي واللفظي لكن من دون تطابق، فهناك مواضع شبه ومواضع اختلاف ولا تدخل ضمن مجال التكرار، فتظهر الدقة في اختيار لفظ دون آخر، ويرجع ذلك لعوامل تتضافر فيما بينها (السياق والمقام والقرينة اللغوية)، ويكون الاختلاف بين نصين قد يكونان في سورة واحدة، وقد ينتميان إلى سور مختلفة، يقول السامرائي: "قد يتشابه تعبيران في القرآن الكريم مع شيء من الاختلاف في التعبير وذلك لأغراض يقتضيها السياق والمقام، فيكون كل تعبير أنسب في مكانه "2.

2 فاضل صالح السامرائي، من أسرار البيان القرآني، ص 140

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سيد قطب، التصوير الفني في القرآن الكريم.ص 33

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ ۞ فِيهِ ءَايَتُ بَيِّنَتُ مَقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ وَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنِيٌ عَنِ الْعَالَمِينَ ۞ ﴾ آل عمران [96، حَانَ ءَامِنَا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَنِيٌ عَنِ الْعَالَمِينَ ۞ ﴾ آل عمران [96، حَانَ ءَامِنَا وَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَنِيُ عَنِ الْعَالَمِينَ ۞ ﴾ آل عمران [97
  - · قَالَتَعَالَى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى كَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنَهُم بِبَطْنِ مَكَلَةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ فَيَهُمْ عَنَهُمْ عَنَهُمْ عَنهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَنهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ

يلاحظ أن كلا من (بكة) و(مكة) يشير إلى اسم المكان الذي يوجد فيه البيت الحرام وهو مكان ولادة النبي صلّى الله عليه و سلم، لكن هناك اختلاف بين اللفظين في الحرف الأول من الاسم، فهل لهذا الاختلاف سر أم هو جاء الأمر اعتيباطيا؟ طبعا لايوجد في القرآن الكريم الاعتباطية مطلقا، لذا وجب الرجوع إلى يساق كل آية ليفسر الاختلاف بينهما، فالآية الأولى تتحدث عن الحج، ومن أهم سماته الازدحام، وبالرجوع إلى المعاجم اللغوية وجد أن مكّة سميت بكّة لأن الناس يبكُ بعضهم بعضا في الطواف، فناسب اللفظ (بكة) سياق الآية، بينما ورد اسمها (مكة) في الآية الثانية لأن السياق لا يخص الحج أو الازدحام، فلكل لفظة موضعها الذي يليق بها.

ويظهر هذا الأمر في القصص القرآني حيث تتكرر القصة في سورتين أو أكثر من القرآن الكريم، مما يطرح معه قضية التشابه (التماثل) والاختلاف في التعبير، فيختلف التعبير عن مشهد من مشاهد القصة بين سورة وسورة، بحيث تأتي في كل سورة جزئية من القصة نفسها تتناسب وسياق الآيات في السورة.

#### وقد طرح العديد من النماذج القرآنية منها:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ أُوْلَتِكَ لَهُمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجَرِى مِن تَجْرِى مِن تَجَرِي مِن تَجَرِي مِن تَجَرِي مِن تَجَرِي مِن دَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَكِينَ فِيهَا عَلَى ٱلأَرْآبِكِ نِعْمَ ٱلتَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ الكهف [30، 31]
- قَالَتَعَالَى: ﴿ عَلِيهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقُ وَحُلُواْ أَسَاوِرَ مِن فِضَةِ وَسَقَلَهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ۞ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً
   وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ۞ ﴾ الإنسان [21، 22]

يظهر تشابه كبير بين التراكيب اللغوية للنصين بحيث يتضمن كل نص جزاء أعده الله تعالى لفئتين مسن المؤمنين، الأولى في سورة الكهف (إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ)، والفئة الثانية في سورة الإنسان قالَ تَعَالى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ۞ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ عِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ۞ ﴾

الإنسان [7، 8]، غير أن المتمعن فيهما يكتشف التباين بينهما في الجزاء مثلما اختلف في طبيعة العمل،

استخدم السامرائي آليات التحليل النحوي والمتمثلة في القرائن اللغوية النحوية لبيان مواطن التشابه والاختلاف، وبدأ ببيان الاختلاف الظاهر بمجرد القراءة الأولية للنصين على النحو التالي:

- خصّت الفئة الأولى بقوله (مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ) وخصت الفئة الثانية (أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ) ويرى الباحث في هذه الخاصية ميزتان: اختلاف المعدن فالذهب أفضل من الفضة، وكثرة أساور الذهب من خلال القرينة النحوية (منْ) التي جاءت قبل أساور، لتدلّ على الكثرة، بينما أنها لم تذكر مع الفضة.
  - خصت الفئة الأولى (وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِن سُندُسِ وَإِسْتَثْرَقِ)، والأخرى (عَلِيكُمْ ثِيَابُ سُندُسِ خُضْرٌ وَإِسْتَثْرَقُ)
    - ومن الأمور التي انفردت بما الفئة الأولى: الاتكاء على الأرائك، وتجري الأنمار من تحتهم.
  - مدح الله تعالى الفئة الأولى في موضعين (نِعْمَ ٱلتَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا) و ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ إِنَّ عَمَلًا ﴿ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴿ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴾

لقد حظيت الفئة الأولى بعظيم الجزاء مقارنة بالفئة الثانية وذلك لعظمة العمل، فالعمل الصالح أشمل وأكبر من الوفاء بالنذر و إطعام الطعام، ولكنّ عمل المتقين يتجاوز العمل الصالح، فقد ذكر جزاء المتقين في قول على المتقين في مَقَامٍ أُمِينٍ في مَقَامٍ أُمِينٍ في جَنّتِ وَعُيُونٍ في يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَيلِينَ في مَقَامٍ اللهاس أو كيفيته، يقول السامرائي: " فأطلق اللهاس، ولم يقيده بالثياب فكان أعم، فدلّ على علق الجزاء بالإطلاق وبذكر (من) للدلالة على الكثرة "1.

# ✓ التشابه والاختلاف قصة شعيب عليه السلام:

وردت قصة شعيب عليه السلام في العديد من السور القرآنية (الأعراف، هود، الشعراء، العنكبوت)، لكنّها تكرّرت مع سورتي الأعراف وهود بشكل مفصّل وبطريقة مختلفة استطاع السامرائي من خلال تتبعه للنصوص القرآنية في السّورتين أن يكشف عن مواطن التشابه والاختلاف في التعبير عن القصة.

فأوّل ما لفت انتباهه الآية قَدْ جَآءَتْكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُم قَدْ جَآءَتْكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُم قَدْ جَآءَتْكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه عَيْرُهُم قَدْ جَآءَتْكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه عَيْرُهُم قَدْ جَآءَتْكُم بَيِنَةٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَوْفُواْ اللّهِ عَيْرُهُم وَلَا تَمْخَسُواْ فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ هَ ﴾ النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ هو ود قول عنال ﴿ وَيَنقَوْمِ أَوْفُواْ اللّهِ كَيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُواْ النّاسَ اللّهُ مَا النّه عَنْوا في الرّكيب إلا أنّ النصين يتوافقان يتشابَعان في التركيب إلا أنّ

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السامر ائی، من أسر ار البيان القر آنی، ص $^{1}$ 

#### الفصل الثالث قراءات في خصوصيات التعبير القرآني \_ سور وآيات قرآنية أنموذجا\_

الاختلاف وقع في عنصر لغوي واحد، حيث ذكر في الأعراف (الكيل) وذكر في هود (المكيال)، يعتبر السامرائي أنّ جملة من قبيل أوفى البائع المكيال) غير مستقيمة من حيث الدلالة، لأنّ المكيال آلة تستخدم في عملية الكيل، فلا يطله التغيير سواء بالزيادة أو بالنقصان، ووروده في سورة هود بهذا التركيب يدخله ضمن خصوصيات الاستعمال القرآني ويربط السامرائي هذا التركيب بقرينة السياق، يقول: "أمّا سبب الاختلاف بين التعبيرين في قصة شعيب في السورتين، فإنّ القصة في سورة هود يشيع فيها ذكر الأمور المالية التي انطبعت بما أكثر مما في الأعراف" لقد خصّص استعمال لفظ المكيال ليتجانس مع ذكر الأمور المالية التي انطبعت بما السورة فهو من الأموال، ولكن أريد به الكيل.

ومن الاختلافات التي طرحها السامرائي حول القصة في السّورتين "أنّ مفتتح سورة هود يتناسب مع الأموال...وإنّ مفتتح سورة الأعراف إنما هو في العقيدة و الأمور المعنوية،...وأنّ أغلب القصص المذكورة في هود فيها إشارات إلى الأمور المالية والمعاشية، وليس الأمر كذلك في الأعراف...وذُكرت في الأعراف من صفات قوم شعيب السّيئة أكثر وأشدّ مما ذكره في هود" 2، لقد ربط السامرائي بين العناصر اللغوية المكونة لقصة شعيب بالطابع العام للسورة، فالقصة تكررت في السورتين لكن بتراكيب مختلفة، ولهذا علاقة بذكر سورة الأعراف لمسائل تتعلق بالعقيدة والأمور المعنوية وذكر سورة هود للأمور المالية، إن الجزئية التي تحم البحث تتعلق باختلاف التراكيب وشكلا ومعنى على النحو التالى:

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَهَرَبُكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَكَ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا يَعَزِيزٍ ﴾ هود [91]
- قَالَتَعَالَى: ﴿ \* قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَشُعَيْبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنَا قَالَ أَوَلَوْ كُنَا كَرِهِينَ ۞ ﴾ الأعراف [88]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وبِرَحْمَةِ مِنَّا وَأَخَلَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَكِرِهِمْ جَانِيْمِينَ ۞ ﴾ هود [94]
- قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَلَيْ التَّبَعْتُمْ شُعَيْبًا إِنَّكُمْ إِذَا لَخَسِرُونَ ۞ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَنِيْمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ شُعَيْبًا كَأْنُ اللَّهِ يَعْنَوْاْ فِيهَا ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ شُعَيْبًا كَانُواْ هُمُ ٱلْخَسِرِينَ ۞ فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَعَوْمِ جَنِيْمِينَ ۞ ٱللَّعراف [90-93] لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَلَتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ ءَاسَىٰ عَلَىٰ قَوْمِ كَفِينَ ۞ ﴾ الأعراف [90-93]

## المبحث التاسع: معرفة الناسخ والمنسوخ

<sup>2</sup> فاضل السامرائي، الرجع نسه، ص 303 و 304

244

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السامرائي، المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

في لقد تتبع علماء الأصول النص القرآني مستندين إلى زمن نزوله أو مكان نزوله، حتى لايقع هناك تناقض وتضارب في النصوص، وهذا قد يخل بتماسك القرآن الكريم، و يمس بوحدته الشاملة، فاستنبطوا خاصية مهمة تتمثل معرفة الناسخ والمنسوخ من النصوص،، ويقصد بالناسخ والمنسوخ نزول نصين في موضعين محتلفين من القرآن يتعلقان بمسألة واحدة، لكن يختلف الحكم الشرعي فيهما، فأي من النصين يكون العمل به واجب، يقول الزركشي في البرهان: "الآيتان إذا أوجبتا حكمين مختلفين، وكانت إحداهما متقدمة الأخرى، فالمتأخرة ناسخة الأولى" أي تتحول دلالة النص من حالة إلى حالة أخرى جاءت بما الآية المتأخرة في النزول، وهنا تظهر أهمية الزمان في ترتيب النص، فيكون العمل بالنص المتأخر في النزول وهذا يدخل تحت مبدأ التدرج في الأحكام، فهذا التدرج يهيء المتلقي المكلّف على تقبّل الحكم الأخير، فالغاية من النسخ عموما رفع المشقة عن المكلف، ثم يقول: " وقيل:ما نزل بالمدينة ناسخ لما نزل بالمدينة.

ومما جاء في مقياس زمن النزول على سبيل المثال لا الحصر قوله تعالى ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةَ مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَى يَتَوَفَّلُهُنَ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللّهُ لَهُنَ لَهُنَ سَبِيلًا ۞ ﴾ النساء [15] ، يقول الزمخشري (فَأَمْسِكُوهُنَ فِي ٱلْبُيُوتِ) قيل معناه فخلوهن محبوسات في بيوتكم، وكان ذلك عقوبتهن في أول الإسلام، ثم نسخ بقوله تعالى ﴿ ٱلزَانِيَةُ وَالزَانِي فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا مِأَنَةَ جَلَدةٍ وَلَا تَأْخُذُمُ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنْتُم تُوْمُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْلَاخِر وَلَيْشَهَدَ عَذَابَهُمَا طَابِقَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ النور [2] ،

ويؤكد ابن عاشور حجّة النسخ فيقول: " وجزمنا بأنّ أوّل هذه السورة نزل قبل سورة النور، وأن هذه العقوبة كانت مبدأ شرع العقوبة على الزنا، فتكون هاته الآية منسوخة بآية النور لامحالة كما يدلّ عليه قوله تعالى (أَوْ يَجْعَلَ اللّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا) قال ابن عطية: أجمع العلماء على أنّ هاتين الآيتين منسوختان بآية الجلد في سورة النور "3 ، فعنصر الزمن يدخل ضمن المكون التداولي، فالسياق المقامي المتمثل في اختلاف زمن نزول النصين يساهم في ترتيب الأحداث وتفسير النص وتوجيه المتلقي للخروج بحكم شرعي صحيح تبعا لمقصدية الشارع، ومعرفة الناسخ والمنسوخ يحافظ على تماسك النص القرآني.

وذكر الإمام السيوطي النصوص المنسوخة على وجه الحصر بقوله:" فهذه إحدى وعشرون آية منسوخة على خلاف في بعضها، لا يصح دعوى النسخ في غيرها"<sup>4</sup>، منها:

- قَالَتَعَالَى: ﴿ وَٱلْذِينَ يُتَوَقَّوَنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَا وَصِيَّةً لِلأَزْوَجِهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَّعْرُوفٍ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيرٌ ۞ ﴾ البقرة [240]،

<sup>1</sup> بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، ص160

<sup>161</sup> من الدين الزركشي، المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

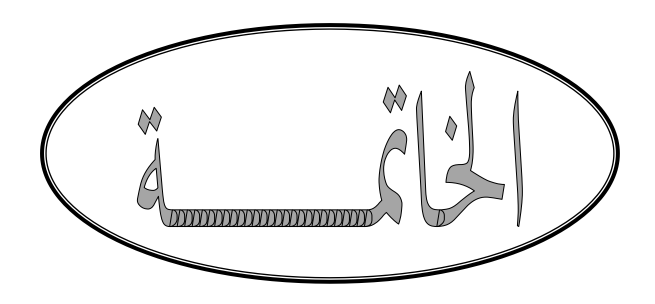
<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> مجد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج4، ص269

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> جلال الدين السيوطي، المرجع السابق (الاتقان في علوم القرآن)، ص 468

منسوخة بقوله تعالى ﴿ وَالْآيَنِنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي آنْفُسِهِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ ﴾ البقرة [234]، إنّ الملاحظ في هاتين الآيتين أنّ الناسخ يتقدم على المنسوخ في النظم، والعبرة في ذلك تعود للترتيب في النزول وليس ترتيب المصحف، يقول الزركشي في شرح هذا النسخ: " فكانت المرأة إذا مات زوجها لزمت التربص بعد انقضاء العدة حولا كاملا، ونفقتها في مال الزوج ولا ميراث لها، فنسخ الله ذلك "أ وبهذا تظهر أهمية الترتيبين التوقيفي والنزولي معا في تماسك النص القرآني ووحدته البنائية والدلالية.

- قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَادَةُ بَيْنِكُورْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُو ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْمَنْانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُورُ أَوْ ءَاخَرانِ مِن عَيْرِكُورْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَلَبَتْكُو مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَخْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوَةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ لا فَيْرَوْرُ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَلَبَتْكُو مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَخْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ لا فَيْرَى بِهِ عَنْمَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَلاَ نَكْتُمُ شَهَدَةَ ٱللّهِ إِنَّا إِذَا لَيْمِ الْآئِثِينِ ﴾ المائدة [106]، منسوخة بقوله تعالى قالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَاهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو وَأَقِيمُواْ ٱلشَهَادَةَ لِلّهِ وَالْيُومِ اللّهُ مَا لَهُ مَحْرُجًا ﴾ الطلاق [2]

<sup>169</sup> من الدين الزركشي، المرجع السابق، ص $^{1}$ 



الحناتمـــــــة

#### الخاتم\_\_\_ة

بعد هذه الوقفة الاستطلاعية لمختلف الجوانب التنظيرية ثم التطبيقية لما جاءت به لسانيات النص من مقولات ثم إسقاطها على النص القرآني مع مراعاة لخصوصياته لفظا ومعنى، يصل البحث إلى القول ب:

- لا يكتمل التحليل اللساني على النصوص إلا على مستويات ثلاثة: النحو والدلالة والتداول.
- من أهم مظاهر التماسك النصبي، الاتساق و الانسجام، غير أنهما يتعالقان بشكل حتمي يؤدي في النهاية إلى ترابط النصوص وتماسكها، و يتواجد هذا المظهران عبر جميع مستويات التحليل اللساني النصي، صوتيا ونحويا ودلاليا وتداوليا، لكن تتفاوت درجة وجودهما من مستوى لآخر، وهذا التفاوت تبرّره الأفكار التي جاء بها المتخصصون في نحو النص وأثبتتها تطبيقاتهم الميدانية بخصوص قضية التماسك النصى.
- وفيما يتعلق بالجانب التطبيقي للبحث، فقد سمح لنا التعامل مع المدونة القرآنية من خلال سور وآيات متفرقات من المصحف الشريف بالخروج بالنتائج التالية:
- أما سورة الرعد وبعد تتبع آليات الترابط على المستوى النحوي والمعجمي، فثبت أن لنظرية هاليداي ورقية حسن في الاتساق أثر بالغ الأهمية في الاستدلال على تماسك السورة من خلال:
- العلاقات الإحالية التي تنشئها الضمائر بأنواعها، وأسماء الإشارة والأسماء الموصولة، والمؤكدات المتنوعة، فشكلت هذه الأدوات النحوية تعالقا بين الجمل والآيات بحيث ارتبط السابق باللاحق، فنتج عنها ظهور علاقات معنوية دلالية كالعلاقات الإحالية والسببية وظهر التعظيم والإنكار والوعد والتمثيل، وهذا ما يزيد المتلقى اتصالا بالنص فيظهر الانسجام بصورة تلقائية.
- جمعت السورة بين الماضي والحاضر والمستقبل، فقد وظفت فيها الأفعال الماضية والمضارعة وأفعال
   الأمر لتظهر من خلالها الأغراض المختلفة للمتكلم بالقرآن.
- ويفرق بين هذه الاستعمالات من خلال السياق، وهذا يدلّ على أثير المتعداما في ترابط الآيات فلم تربط بين ويفرق بين هذه الاستعمالات من خلال السياق، وهذا يدلّ على الآيات المتعمالات من خلال السياق، وهذا يدلّ على الأيات المتعمالات من خلال السياق، وهذا يدلّ على أن الوصل تنشئه المعاني قبل ويفرق بين هذه الاستعمالات من خلال السياق، وهذا يدلّ على أن الوصل تنشئه المعاني قبل

الأدوات، كما أن غياب أدوات الوصل في مواضع مختلفة من السورة كان أشد تماسكا لـالآيات على المستوى الدلالي.

- و يأتي الوصل مقرونا مع الإحالة بالضمائر أو بأسماء الإشارة ليزداد النص تماسكا وترابطا في اللفظ والمعنى.
- عشل المعجم مجالا واسعا لتحقيق العلاقات الاتساقية، فقد ظهرت البلاغة القرآنية في حلة تكسوها
   علاقات معجمية مختلفة، كالترادف والتضاد والعموم والخصوص لتساهم في الوحدة البنائية للنص.
- كان الاستخدام القرآني لآلية التكرار في غاية التميّز، فقد تنوّعت بين تكرار اللفظة والجملة والجملة والآية، وكذلك تكرار على مستوى المعاني كقوله تعالى (عقبي الكافرين النار)، (ولهم سوء الدار) وكذلك في القصص القرآني.
- كما وظّف القرآن الكريم في هذه السورة الاستفهام الإنكاري في مواضع متعددة وجاء جوابه من قبل المستفهم وهذا يتناسب مع موضوعها لتتبيّن مقولات المشركين المكذبين و يتم دحضها وإنكارها بالحجة.
- و لقد ظهرت مقولات فاندايك حول التماسك النصي في السورة، فقد ثبت أن النص والسياق ركيزتان في تشكل النصوص، وقد كانت السورة غنية بالكثير من العلاقات المعنوية الدلالية، منها العلاقات الإحالية والسببية والشرطية والحوار والإنكار، وذلك من خلال:
- بروز البنية الكبرى للسورة انطلاقا من موضوعاتها الجزئية، فتظهر قضية العقيدة والتوحيد بل وتمثل هذه القضية البنية الكبرى لجميع السور المكية عموما، فالغاية من خلق البشر هي الخضوع والانقياد لله الواحد الأحد بالطاعات والامتثال للأوامر واجتناب النواهي.
- اما عن البنى الصغرى فقد ظهرت في الموضوعات الجزئية للسورة، والتي تجمع بين بيان قدرة الخالق وعظمته، ثم الفساد والصلاح في أعمال البشر يؤدي إلى موضوع التمايز بين فئة المؤمنين وفئة الكافرين المشركين، ويكون مصير الإنسان بين الجنة والنار، فهذه الأجزاء يرتبط بعضها ببعض لتتكوّن البنية الكبرى، فيترابط النص القرآني انطلاقا من تلاحم أجزائه بشكل منطقي أكثر منه النظر إلى أدواته النحوية.
- لقد كان السياق حاضرا بنوعيه سياق النص وسياق الموقف أو المقام وكل واحد يشتغل على قرائنه
   في بناء دلالة السورة.

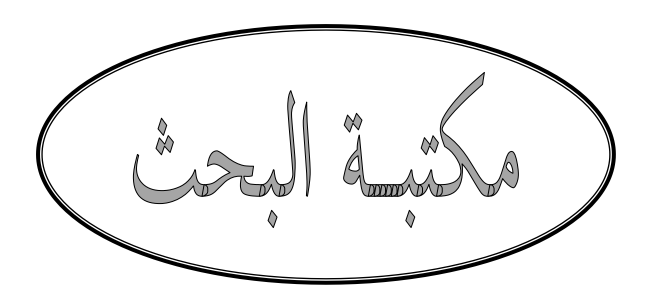
الخاتمــــة

- من جهة أخرى كانت معايير النصية التي اقترحها ديبوجراند حاضرة في وجود عناصر التواصل، والدور الذي تؤديه العناصر التداولية من خلال البحث في قصدية الشارع وعلاقة التناص التي تربط السورة بغيرها من السور، وما حققته السورة من درجة في الإعلامية بحيث وضعت المتلقي أمام صورة واضحة يستطيع من خلالها إدراك مختلف العلاقات الاتساقية والدلالية للسورة، فيستطيع تصنيفها ضمن السور المكية بسهولة ويستخرج مختلف القيم والعقائد التي تحدف إليها.

- لقد نزل القرآن الكريم متفرقا آيات وسورا، في أماكن مختلفة، وفي مناسبات مختلفة، وفي أوقات مختلفة، وفي التعبير مختلفة، ورغم ذلك لا يمكن وصفه إلا نصا واحدا لا يمكن تجزئته، وينفرد بخصوصيات في التعبير تظهر في جميع سوره، أهمها:
- أنه يقوم على نظام الآية كوحدة أساسية للتحليل غير أنها متنوعة في تركيبها اللغوي، فقد تتضمن
   حروفا أو جملة واحدة أو أكثر من جملة و تحمل كل آية رقما تسلسليا داخل السورة.
- تنقسم الآیة إلى نوعین، آیات تحمل حروف مقطعة افتتحت بها تسع وعشرین سورة، وآیات تحمل
   جملا أو مركبات اسمیة.
- الحروف المقطعة أو حروف التهجي وتعد من الإعجاز البياني القرآني، وقد اختلف الصحابة والعلماء في دلالتها اللغوية، فمنهم من التزم الصمت و اعتبرها سرا استأثر الله بعلمه، ومنهم اعتبارها أدوات للتنبيه، أو أسماء لله تعالى، أو أسماء لسور قرآنية، أما العالم ابن الأصبع المصري فاستعمل منهجا رياضيا في تفسيرها واستنبط دلالتها معتمدا طريقة حساب الجمّل التي تحوّل الأعداد إلى نصوص.
- يتضمن نظام الفواصل القرآنية بنوعيها الطويلة والقصيرة، وهذه الخاصية جعلته يتميز عن الشعر
   يختلف عن السجع، ولكل فاصلة خصائصها الصوتية والدلالية والجمالية.
- تعتمد الآيات في بناءها اللغوي على ترتيبها التوقيفي، فلكل آية رتبة تحمل رقما تسلسليا، وتعتمد
   على نظام الوقف بشكل أساسى لفهم الدلالة.
- ضاهرة الالتفات أو العدول وهي تحولات لغوية تحدث داخل السورة، تجعل المتلقي ينتقل بين الزمن الماضي والحاضر والمستقبل، أو ينتقل بين الضمائر بصور مختلفة، وهذا الانتقال ليس أمرا اعتباطيا، وإنما لغاية يردها الشارع، و تظهر في الخطاب جمالية فنية وأسلوب راق وحركة بلاغية تدور بين مد و جزر.

تدخل السورة في علاقات مع مجموعة من السور منها: سورة البقرة، آل عمران ، الأنعام، الأنفال،
 الأعراف، يونس، القصص، يوسف، المؤمنون، بحيث يفسر بعضها بعضا.

- O تتبع العلماء ظاهرة التعبير بطريق المجاز في القرآن الكريم، فلا تقرأ آية إلّا وترتسم في مخيّلتك حركة تخييلية أو حالة نفسية أو مشهد قصصي مصور، فيشترك الوصف والحوار وجرس الكلمات في إظهار لوحة فنية في غاية الورعة في النسج والتصوير تزيد النص القرآني بلاغة وبناء مرصوفا ومتماسكا.
- لقد استنبط علماء الأصول أثناء تفسيرهم للقرآن الكريم مجموعة من القواعد الشرعية، ولابأس في توظيفها كمظهر لترابط النص منها: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ما أجمل في موضع فقد فصل في موضع آخر.
- لقد تعامل علماء العربية وعلماء القرآن مع النص القرآني وغايتهم الأساسية فهمه، وتفسيره، وإدراك مقاصد الشارع، والحرص على عدم وقوع نصوصه في التناقض، فلم يكلفوا أنفسهم عناء البحث في عاسكه وترابطه بأدوات لغوية وغير لغوية باعتبار أنه نص منزه عن أي عيب أو نقص في نظمه، لذا فجعلوا النظم وسيلة لبلوغ غايات أخرى، وليس غاية في حد ذاتها، بخلاف علماء النص الذين بحثوا في الأبنية النصية للخروج بأدوات وآليات تفسر ماهية الترابط والتماسك النصي فيميزون بين النص واللانص.
- في الأخير يظل النص القرآني فضاء غير منغلق على قراءة جيل أو فرد بعينه أو منهج لساني محدد، وإنما يدعو المتلقي ليتدبر آياته الطويلة والقصيرة، ويتأملها بعين البصيرة، مستخدما منهجا علميا ولسانا عربيا وفكرا شرعيا، فالنص القرآني يصنع سياقه التأويلي بنفسه، ويفسّر بعضه بعضا.



#### \*القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم

#### المصادر و المراجع:

- 1. ابن أبي الإصبع المصري، الخواطر السوانح في الكشف عن أسرار الفواتح، تح: حنفي مُحِّد شرف، (دط)، (دت).
  - 2. ابن منظور،لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط3، 1994.
- أبو الحسن علي بن عيسى الرماني، (ضمن ثلاث رسائل في الإعجاز، تح: مُحَد خلف الله أحمد و مُحَد زغلول، سلامة،
   دار المعارف مصر، ط3
- 4. أبو القاسم بن أحمد الزمخشري،أساس البلاغة، تح: مُحَد باسل عيون السود ،ج2،دار الكتب العلمية بيروت-لبنان،ط1 ،1998
  - 5. أبو بكر الباقلاني، التمهيد، المكتبة الشرقية، بيروت، لبنان، (دط)، 1957
  - 6. أبو بكر الباقلاني،إعجاز القرآن، تح: أحمد صقر،دار المعارف،مصر،ط2.
- 7. أبو سليمان الخطابي، بيان إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في الإعجاز، تح: مُحَّد خلف الله أحمد ومُحَّد زغلول سلامة، دار المعارف مصر، ط3.
  - 8. أبو عثمان عمرو بن بحر، الحيوان، تح: فوزي عطوي، مكتبة مُحَّد حسين النوري، دمشق، ج3، ط1، 1968
  - 9. أبو هلال العسكري، في الصناعتين الكتابة و الشعر،تح: مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1981
    - 10. أحمد أبو زيد،مقدمة في الأصول الفكرية للبلاغة و إعجاز القرآن ،دار الأمان للنشر،الرباط،ط1، 1989
    - 11. أحمد بسام ساعي، لغة القرآن إعجاز أم مجرد عبقرية. المعهد العالى للفكر الإسلامي، (و.م.أ)، ط1، 2013
      - 12. أحمد درويش، دراسة الأسلوب بين المعاصرة والتراث، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، 1998
        - 13. أحمد عفيفي، اتجاه جديد في الدرس النحوي، زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2001.
- 14. أحمد المتوكل، قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية- بنية الخطاب من الجملة إلى النص، دار الأمان، الرباط، (دت)، 2001
  - 15. أحمد مُحَّد عبد الراضى ، المعايير النصية في القرآن الكري، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2011.
    - 16. أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 2008.
  - 17. بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: يوسف المرعشلي و آخران ، دارالمعرفة، دمشق، سوريا، ج2، ج3، ج4، ط1، 1990.
  - 18. برهان الدين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج8، ط1، 1995.

- 19. تمام حسان، مقالات في اللغة والأدب، عالم الكتب، ج1، ط1، 2006.
- 20. تمام حسان، البيان في روائع القرآن دراسة لغوية وأسلوبية للنص القرآني،عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1993
  - 21. تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب،(دط)، 1994، ص271
- 22. جار الله الزمخشري، الكشاف في حقائق غوامض التنزيل، تح: عادل عبد الموجود وعلي مُحَّد عوض وفتحي حجازي، مكتبة العبيكان، الرياض، ج1، ج3، ط1، 1998.
- 23. جلال الدين السيوطي، تناسق الدرر في تناسب السور، تح عبد القادر أحمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان، ط1، 1986.
  - 24. جلال الدين السيوطي، معترك الأقران، تح: على البيجاوي، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ج1، ط1، 1988.
- 25. جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن،تح، شعيب الأرنؤوط، علق عليه: مصمفى شيخ مصطفى، بيروت، لننان، ط1، 2008.
  - 26. جميل حمداوي، النظرية الشكلانية في الأدب والنقد والفن، شبكة الألوكة الأنترنت
  - 27. جميل حمداوي،لسانيات النص وتحليل الخطاب بين النظرية والتطبيق،منشورات مجلة الفكر، ط1، 2016.
    - 28. حاتم الضامن، نظرية النظم تاريخ و تطور ،دار الحرية للطباعة ،بغداد ، (دط)،1979.
  - 29. حسام فرج، نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري، مكتبة الآداب، القاهرة،مصر، ط1، 2002.
  - 30. خالد مُحَدّ صبري، مجلة الأستاذ، جامعة بغداد، كلية التربية ابن رشد العلوم الإنسانية، العدد222، مج1، 2017.
    - 31. خفاجي ، مُحَدِّد عبد المنعم، عبد القاهر و البلاغة العربية، المطبعة المنبرية، مصر، ط1، 1952
      - 32. خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، دار القصبة للنشر، الجزائر، ط2، 2006.
    - 33. الراغب الأصفهاني، مفردات القرآن الكريم، تح: عدنان داوودي، دار القلم، دمشق،سوريا، ط1، 1412.
      - 34. ردة الله الطلحي، دلالة السياق، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط1، 1423هـ
- 35. سعيد حسن بحيري، دراسات لغوية وتطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة، مكتبة الآداب، القاهرة، ط1، 2005.
- 36. سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الاتجاهات ، مكتبة لبنان ناشرون ، الشركة المصرية العالمية للنشر-لونجمان ، بيروت ، ط1 ، 1997 .
  - 37. سعيد حوى، الأساس في التفسير، دار السلام للطباعة، القاهرة،مصر، ط1، 1985.
  - 38. سعيد يقطين ،تحليل الخطاب الروائي الزمن السرد التبئير،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء، ط3، 1997
  - 39. السيد خضر، فواصل الآيات القرآنية- دراسة بلاغية دلالية، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، ط2، 2009

- 40. سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، بيروت، لبنان، (دط)، (دت).
- 41. الشريف الجرجاني، الحاشية على الكشاف للزمخشري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج1، ط1، 1977.
  - 42. شوقى ضيف، البلاغة تاريخ و تطور، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط9، (دت)
  - 43. صالح الصبحى، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط10، 1977.
- 44. صالح سبوعي، النص الشرعي وتأويله-الشاطبي أنموذجا-، سلسلة كتاب الأمة، دار الكتب القطرية، الدوحة، قطر،ط1، فبراير 2007
- 45. صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، دار قباء للطباعة، ج1، ط1، 2000.
- 46. صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، دار قباء للطباعة، ج2 ، ط1، 2000.
  - 47. صلاح فضل ،نظرية البنائية في النقد الأدبي ،دار الشروق ،ط1 ،1998
  - 48. صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، سلسلة كتب ثقافية شهرية ،عالم المعرفة الكويت ، أغسطس ،1992
    - 49. عباس حسن، النحو الوافي، دار المعارف، بيروت، لبنان، ط4، 1975.
    - 50. عبد الحكيم الراضي، من آفاق الفكر البلاغي عند العرب،مكتبة الآداب،القاهرة،ط1، 2006.
- 51. عبد الفتاح لاشين، بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار و أثره في الدراسات البلاغية، مطبعة دار القرآن، ميدان الأزهر الشريف، (دط)
  - 52. عبد الفتاح لاشين، التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني، دار المريخ للنشر، (دط)
  - 53. عبد القاهر الجرجاني(ت 474هـ)، أسرار البلاغة،تح: مُجَّد رشيد رضا، دار الكتب العلمية، ط1، 1988
  - 54. عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز،تح: محمود مُحَّد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة،مطبعة المدني،ط3، ،1992
    - 55. عبد المالك مرتاض، نظرية القراءة، تأسيس للنظرية العامة للقراءة الأدبية، دار الغرب للنشر، الجزائر، (دط)، (دت).
      - .56 عبد المالك مرتاض، نظرية النص الأدبي، دار هومة للطباعة و النشر والتوزيع الجزائر ، ط2 ، 2010 .
        - .1. علاء الدين ابراهيم البغدادي، تفسير الخازن، المكتبة التجارية الكبرى، (دت)، ج.1
- 58. علاء الدين رمضان السيد، ظاهرة التناص بين عبد القاهر الجرجاني وجوليا كرستيفا، كلية اللغة العربية ، أسيوط، مصر، المجلد3، 2014
  - 59. على حرب، نقد النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط4، 2005.

- 60. عمر أبو خرمة، نحو النص نقد النظرية و بناء أخرى، عالم الكتب الحديث للنشر و التوزيع الأردن، ط1، 2004
  - 61. عمرو بن عثمان بن قنبر، كتاب سبويه، تح: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت (دط) (دسنة)
    - 62. فاضل السامرائي، معاني النحو، دار الطباعة والنشر، عمان، الأردن، ج1، ط1، 2000.
      - 63. فاضل صالح السامرائي، من أسرار البيان القرآني، دار الفكر ناشرون، ط1، 2009.
- 64. فؤاد على مخيمر، فلسفة عبد القاهر النحوية في دلائل الإعجاز، دار الثقافة للنشر، جامع الأزهر، (دط)، 1983.
  - 65. القاضي عبد الجبار، المغني في أبواب التوحيد و العدل، ج16 ، (دط)، (دت).
  - 66. مجد الدين بن يعقوب الفيروزآبادي، القاموس المحيط، دار الحديث، القاهرة، 2008م، مادة (ن.ص.ص)
  - 67. مجموعة من الكتاب،مدخل إلى مناهج النقد الأدبي،ترجمة رضوان ظاظا،سلسلة عالم المعرفة،الكويت ، 1997
    - 68. مُحَد ابراهيم شادي، شرح دلائل الإعجاز للإمام عبد القاهر الجرجاني، دار اليقين للنشر، مصر، ط2، 2013
  - 69. مُحَّد أبو موسى، البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري و أثرها في الدراسات البلاغية، دار الفكر العربي، (دط)، (دت)
    - 70. مُحَّد أبو شهبة، المدخل لدراسة القرآن الكريم، دار اللواء للنشر، ط3، الرياض، السعودية، (دت)
      - 71. مُحَّد الحسناوي، الفاصلة في القرآن، دار عمار، عمان، الأدرن، ط2، 2000
- 72. مُحَّد الشاوش ،أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية -تأسيس نحو النص-المؤسسة العربية للتوزيع، تونس، ج1، ط1، 2001.
  - 73. مُحَّد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، ج4، ج12، ج13، ج1984، 1984.
    - 74. مُحَدّ العبد، النص والخطاب والاتصال ،الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي ،ط1، 2005
    - 75. مُحَّد خطابي، لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب،المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء ،ط1 ،1991.
      - .76 مُحَّد خير البقاعي، دراسات النص و التناص، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط1 ، 1998.
  - 77. مُحَّد زغلول، أثر القرآن في تطور النقد العربي إلى آخر القرن الرابع الهجري،مكتبة الشباب،المنيرة،مصر،ط1،(دت).
    - 78. مُحَّد عبد الله دراز، النبأ العظيم- نظرات جديدة في القرآن، دار القلم، الكويت، (دط)،(دت).
    - 79. مُحَّد عبد المطلب ،قضايا الحداثة عند عبد القادر الجرجاني،الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، ط1، 1995.
      - .80 مُحَّد مفتاح، دينامية النص، المركز الثقافيالعربي، ط2، 1990.
    - 81. مصطفى الضاوي الجويني، منهج الزمخشؤي في تفسير القرآن و بيان إعجازه ،دار المعارف مصر، ط2، 1968
  - 82. نصر حامد أبو زيد، إشكالية القراءة و آليات التأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب،ط1، 2014.

- 83. نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، المركز الثقافي العربي،بيروت، لبنان، ط1، 2014
- 84. نعمان بوقرة، لسانيات الخطاب- مباحث في التأسيس و الإجراء-،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2012
- 85. نعمان بوقرة،المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب، جدار للكتاب العالمي، عمان، ط1، 2009
  - .86 يحى رمضان، القراءة في الخطاب الأصولي الاستراتيجية و الإجراء، عالم الكتب الحديث، ط1، 2007

## المراجع الأجنبية :

- 1. Jack richards.john plat and Heidiwipere: longmon dictionary of applied linguistics,longmon, london 1987
- 2. David crystal the combridge emcyclopedia of language combridge university press .compridagr ,new-york ,1987.
- 3. M.A.K Halliday & requiya hassen, Cohesion in english, Longman groupe, LONDON, Pub1,1976
- 4. M.A.K Halliday & requiya hassen, language context and text, aspects of language in social semiotic prespective, oxford University Press, second edition, 1989
- 5. NilsErik Enkvist: text linguistics for the applier an orientation 1987

#### المراجع المترجمة:

- 1. باتريك شارودو -دومينيك منغنو، معجم تحليل الخطاب، تر. عبد القادر المهيري حمادي صمود، دار سيناترا للمركز الوطني للترجمة، تونس، 2008
- 2. براون و يـول، تحليـل الخطـاب، تـر: مُحَّد لطفـي الـزليطني و منـير التريكـي، جامعـة الملـك سـعود، الـرياض، السعودية، (دط)، 1997
- تون آلان فان دايك، علم النص مدخل متداخل الاختصاصات، تر: سعيد حسن بحيري، دار القاهرة للكتاب، ط1،2001
- 4. تـونآلان فـان دايـك،النص بـنى و وظـائف-مـدخل أولي إلى علـم النص،تـر:منـذر عياشي،ضـمن كتـاب العلاماتية وعلم النص المركز الثقافي العربي، المغرب،ط1،2004.

5. تون آلان فان دايك ، النص و السياق، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، المغرب،(دط)، 2000

- جـون لاينـز، اللغـة و المعـنى و السـياق، تـر: عبـاس صـادق الوهـاب، دار الشـؤون الثقافيـة العامـة، بغـداد،
   العراق، ط1، 1981.
- 7. دومينيك مانغونو: المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب ، ترجمة محكد يحياتن ، الدار العربية للعلوم ناضرون، بيروت ، ط1،1428هـ 2008م،
  - 8. دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة،مصر، ط1، 1998.
- 9. ديبوجراند و دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، تر: إلهام أبو غزالة وعلي خليل أحمد، مطبعة دار الكتاب، ط1، 1993.
- 10. رولان بارط، لذة النص، ترجمة: فؤاد صفا والحسين سبحان، دار توبقال للنشر الدار البيضاء، المغرب، ط1،1988.
- 11. زتسيسلاف و اورزنيال، مدخل إلى علم النص،مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد بحيري ،مؤسسة المختار القاهرة، ط1،2003.
- 12. فولفجانج هاينه من و ديترفيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة: فالح بن شبيب العجمي، النشر جامعة الملك سعود ،الرياض، (دط)،1999
- 13. كالاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص-مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، تر:سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع،ط1، 2005.

#### الرسائل الأكاديمية:

- 1. إكرام بن سلامة :المنطلقات اللغوية لتحليل الخطاب الشعري في النقد العربي القديم ،مذكرة ماجستير، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2008م 2009م
- شريفة بلحوت، الإحالة: دراسة نظرية مع ترجمة الفصلين الأول و الثاني من كتاب الاتساق في اللغة الانجليزية لرم. أك. هاليداي و رقية حسن)، مذكرة ماجستير، جامعة الجزائر، 2006، ص119.
  - مروان راغب حميد الربيعي، لسانيات النص القرآني في الدراسات الجامعية العراقية حتى عام 2014\*دراسة
     تحليلية، رسالة ماجستير في اللغة العربية و آدابها، جامعة ديالي، العراق، 2016.

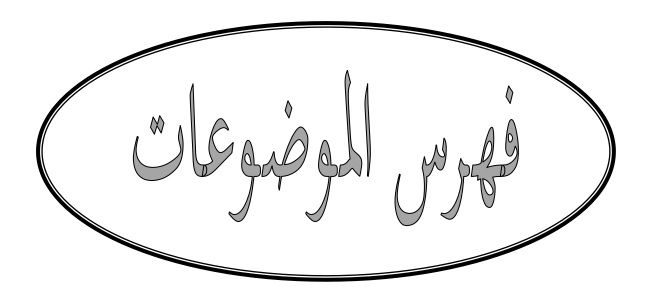
4. يونس ملال، المناهج اللسانية و أثرها في الدراسات القرآنية المعاصرة، رسالة ماجستير في العلوم الإسلامية، جامعة أدرار –أحمد دراية، 2017.

#### مقالات منشورة:

- 1. أحمد كاظم عماش و رياض حمود حاتم، سياق الحال في الاتجاه الوظيفي "مايكل هاليداي انموذجا"، مجاة التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، جامعة بابل، العدد، 29.
  - 2. بوحنيك مرزاقة، فلسفية التصور النظري للتلقي بحث في الجذور و الإرهاصات، مجلة البدر، جامعة بشار، مج 10، ع4، 2018، ص 347.
- 3. عبد الكريم جمعان، مفهوم التماسك وأهميته في الدراسات النصية ،مجلة علامات ، ج61 ،مج16 ،ماي 2007
  - 4. عز الدين اسماعيل، قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة الفصول، المجلد 7 و العدد 3.
- 5. علاء الدين رمضان السيد، ظاهرة التناص بين عبد القاهر الجرجاني و جوليا كرستيفا، كلية اللغة العربية ،أسيوط، مصر، المجلد3، 2014.
  - 6. تودوروف، القراءة كبناء، تر: مُجَّد إديوان، مجلة الفكر العربي المعاصر.

### مواقع الأنترنت:

1. على صديقي، التناص و السرقات الشعرية، الشبكة العنكبوتية، موقع الأنطولوجيا،2019/04/23 الساعة 05:05 مساء.



# • فهرس الموضوعات

| الصفحة | لمحتــــــوى                                        |
|--------|-----------------------------------------------------|
| /      | شكـر و إهـداء                                       |
| أ–ز    | <i>بقدمـ</i> ة                                      |
|        | فصل تمهيدي: مفاهيم أساسية حول علم لغة النص          |
| 1      | لمبحث الأول: نحو النص (النشأة و التطور)             |
| 1      | <ul> <li>الدراسات النصية في النقد الأدبي</li> </ul> |
| 3      | <ul> <li>اللسانيات البنيوية (الوصفية)</li> </ul>    |
| 4      | – لسانيات الجملة                                    |
| 5      | لمبحث الثاني: ماهية علم لغة النص                    |
| 5      | – إشكالية المصطلح                                   |
| 5      | - المفهوم                                           |
| 6      | <ul> <li>وظیفة علم لغة النص</li> </ul>              |
| 7      | - خصائص علم لغة النص                                |
| 8      | لمبحث الثالث: مفهوم النص                            |
| 8      | - الدلالة اللغوية للنص                              |
| 9      | <ul> <li>الدلالة الاصطلاحية للنص</li> </ul>         |
| 9      | <ul> <li>عند علماء الأصول</li> </ul>                |
| 10     | ن عند علماء النص الغربيين 🔾 🔾                       |
| 13     | <ul> <li>عند علماء النص العرب المحدثين</li> </ul>   |
| 14     | لمبحث الرابع: جدلية النص و الخطاب                   |
| 14     | – النص هو الخطاب                                    |
| 16     | – النص مختلف عن الخطاب                              |
| 17     | - تداخل النص مع الخطاب                              |

| 18 | المبحث الخامس: نماذج نحو النص                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18 | <ul> <li>النموذج الأول : تجزئة النص عند فاينريش</li> </ul>                                     |
| 21 | - النموذج الثاني :نحوية النص عند فاندايك                                                       |
| 27 | <ul> <li>النموذج الثالث :التحليل التوليدي عند بتوفي</li> </ul>                                 |
| 28 | <ul> <li>النموذج الرابع :التحليل الإجرائي للنصوص عند دي بوجراند</li> </ul>                     |
| 30 | <ul> <li>أسس النظرية النصية عند جان ميشال آدم</li> </ul>                                       |
| 31 | <ul> <li>خاتمة الفصل</li> </ul>                                                                |
|    | الفصل الأول: جهود علماء العربية في مدارسة القرآن الكريم و التأسيس لنظرية نصية                  |
| 35 | المبحث الأول:مناهج البحث في النص القرآني قبل ظهور نظرية النظم                                  |
| 35 | <ul> <li>التعامل الأولي مع النص القرآني</li> </ul>                                             |
| 35 | - مراحل الدرس القرآني عند مُجَّد زغلول سلام                                                    |
| 36 | <ul> <li>الجدول الأول :مرحلة التفسير بالمأثور</li> </ul>                                       |
| 36 | <ul> <li>الجدول الثاني :مرحلة الدراسات النحوية و اللغوية</li> </ul>                            |
| 36 | <ul> <li>الجدول الثالث :مرحلة الإعجاز القرآني</li> </ul>                                       |
| 37 | المبحث الثاني: الدراسات البلاغية و البيانية المؤثرة في الفكر البلاغي لـ ( عبد القاهر الجرجاني) |
| 37 | <ul> <li>النظم في كتابات الجاحظ</li> </ul>                                                     |
| 38 | <ul> <li>النظم في كتاب النكت في إعجاز القرآن لـ ( الرماني)</li> </ul>                          |
| 40 | <ul> <li>النظم في كتاب بيان الإعجاز القرآن لـ ( الخطابي)</li> </ul>                            |
| 41 | <ul> <li>النظم في كتاب بيان الإعجاز القرآن لـ ( الباقلاني )</li> </ul>                         |
| 45 | - النظم في كتابات القاضي عبد الجبار                                                            |
| 45 | – الفصاحة                                                                                      |
| 46 | <ul> <li>المزية في الألفاظ وليست في المعاني</li> </ul>                                         |
| 47 | – النظم                                                                                        |
| 48 | المبحث الثالث :مفاهيم نحو النص في نظرية النظم لـ ( عبد القاهر الجرجاني)                        |

| 48 | – النظم لغة                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------------------|
| 49 | <ul> <li>النظم في دلائل الإعجاز</li> </ul>                                   |
| 49 | <ul> <li>الجزء النظري في دلائل الإعجاز</li> </ul>                            |
| 50 | 🗸 مراحل إنتاج الكلام عند الجرجاني                                            |
| 51 | 🖊 مقولات نظرية النظم عند الجرجاني                                            |
| 51 | – توخي معاني النحو                                                           |
| 52 | <ul> <li>معرفة العلل و الأسباب</li> </ul>                                    |
| 53 | – التعليــق                                                                  |
| 54 | <ul> <li>الجزء التطبيقي في دلائل الإعجاز</li> </ul>                          |
| 56 | مظاهر التماسك النصي عند الجرجاني 🗲 مظاهر التماسك النصي                       |
| 56 | – التقديم و التأخير                                                          |
| 66 | - الحذف                                                                      |
| 72 | – الوصل و الفصل                                                              |
| 80 | <ul> <li>التَّناص وعلاقته بالمصطلحات المماثلة له في التراث العربي</li> </ul> |
| 82 | <ul> <li>معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني</li> </ul>                      |
| 85 | <ul> <li>مكانة الإعجاز القرآني في دلائل الإعجاز</li> </ul>                   |
| 86 | <ul> <li>النقد الموجه لنظرية النظم للجرجاني</li> </ul>                       |
| 87 | المبحث الرابع: التحليل البلاغي للزمخشري في تفسير النص القرآني                |
| 87 | <ul> <li>أدوات التحليل في تفسير النص القرآني</li> </ul>                      |
| 87 | – الفصل والوصل                                                               |
| 92 | – الالتفات                                                                   |
| 95 | – الحذف                                                                      |
| 95 | – التكرار                                                                    |
| 97 | الإحالة                                                                      |
|    |                                                                              |

| 99  | - ترتيب الجمل والآيات                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 100 | – تفسير النص                                                                    |
| 102 | خاتمة الفصل                                                                     |
|     | الفصل الثاني: الترابط النصي في الدرس اللساني الحديث عند الغرب ثم المحدثين العرب |
| 106 | المبحث الأول: الاتساق في اللغة الإنجليزية (هاليداي و رقية حسن)                  |
| 106 | - مفهوم النص والنصية                                                            |
| 107 | - الاتساق وأدواته النحوية و وظيفتها في تماسك النص                               |
| 108 | <ul> <li>المرجعية (الإحالة)</li> </ul>                                          |
| 111 | - الاستبدال والحذف                                                              |
| 114 | - الوصل                                                                         |
| 115 | – الاتساق المعجمي                                                               |
| 117 | - النص وعلاقته بسياق المقام                                                     |
| 118 | <ul> <li>نقد نموذج هاليداي ورقية حسن</li> </ul>                                 |
| 120 | المبحث الثاني: التماسك الدلالي عند آلان تون فان دايك                            |
| 121 | - أولا: الترابط والانسجام                                                       |
| 123 | - أدوات الربط و وظيفتها الدلالية في اتساق الخطاب                                |
| 125 | - مظاهر انسجام الخطاب أو النص                                                   |
| 125 | <ul> <li>العلاقات الدلالية والمعنوية</li> </ul>                                 |
| 126 | <ul> <li>ترتیب الأحداث في الخطاب</li> </ul>                                     |
| 127 | - البنيات الكبرى ودورها في تماسك النصوص                                         |
| 127 | <ul> <li>السياق و دوره في عملية الفهم و التأويل</li> </ul>                      |
| 128 | المبحث الثالث: نموذج تحليل الخطاب (براون ويول)                                  |
| 129 | <ul> <li>علاقة الملتقي بانسجام الخطاب/النص</li> </ul>                           |
| 130 | <ul> <li>مبادئ الانسجام عند براون ويول</li> </ul>                               |

| 130 | <ul> <li>سياق الموقف وخصائصه</li> </ul>                                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 132 | <ul> <li>مبدأ التأويل المحلي</li> </ul>                                                       |
| 133 | <ul> <li>مبدأ التشابه</li> </ul>                                                              |
| 134 | <ul> <li>مبدأ التغريض</li> </ul>                                                              |
| 135 | <ul> <li>عملیات انسجام لخطاب</li> </ul>                                                       |
| 136 | - المرجعية الفكرية و دورها في تأويل الخطاب                                                    |
| 136 | - الإطار والمدونة والسيناريو والخطاطة و (القاعدة-القمة) و( القمة- القاعدة) و الفرض الاستكشافي |
| 137 | المبحث الرابع:التماسك النصي عندروبيرت دي بوجراند                                              |
| 138 | – معايير النصية                                                                               |
| 145 | المبحث الخامس: التلقي العربي للنظرية اللسانية النصية وإسقاطها على النص القرآني                |
| 145 | – الترجمة                                                                                     |
| 146 | – الكتابات التأليفية العربية                                                                  |
| 148 | - أنموذج في التحليل النصي على السور المكية لـ (صبحي إبراهيم الفقي)                            |
| 150 | 🖊 مظاهر التماسك النصي في سورة الأنعام                                                         |
| 157 | - خاتمة الفصل                                                                                 |
|     | الفصل الثالث: قراءات في خصوصيات التعبير القرآني (سورة الرعد، آيات قرآنية) أنموذجا             |
| 160 | المبحث الأول: مفهوم القراءة و آلياتها في تحليل النص القرآني                                   |
| 160 | – القراءة لغة و اصطلاحا                                                                       |
| 162 | - كيف تكون قراءة النص القرآني                                                                 |
| 163 | <ul> <li>القراءة الحداثية للنص القرآني</li> </ul>                                             |
| 164 | <ul> <li>النص القرآني بين مقصدية الشارع و تقبلية المتلقي</li> </ul>                           |
| 164 | المبحث الثاني: المدونة اللسانية للقرآن الكريم                                                 |
| 164 | البناء الشكلي للمدونة القرآنية                                                                |
| 164 | <ul> <li>مصطلح الآية</li> </ul>                                                               |

| 165 | – الفاصلة القرآنية                                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 168 | – مصطلح السورة                                                              |
| 169 | <ul> <li>منهج ترتیب الآیات والسور</li> </ul>                                |
| 170 | – فواتح السور                                                               |
| 171 | <ul> <li>دلالة الفواتح المعجمة</li> </ul>                                   |
| 173 | <ul> <li>دلالة الفواتح عند ابن أبي الأصبع المصري</li> </ul>                 |
| 176 | العلاقات التي تحكم النص القرآني                                             |
| 176 | <ul> <li>العلاقات الخارجية</li> </ul>                                       |
| 177 | – العلاقات الداخلية                                                         |
| 179 | – علاقة التناسب عند السيوطي                                                 |
| 185 | المبحث الثالث: التماسك النصي في سورة الرعد                                  |
| 186 | <ul> <li>تسمية سورة الرعد و مضمونها الإجمالي</li> </ul>                     |
| 187 | – التحليل اللساني لسورة الرعد                                               |
| 187 | –  فاتحة السورة                                                             |
| 188 | <ul> <li>المستوى النحوي(الإحالة-الوصل-الحذف)</li> </ul>                     |
| 205 | - تحليل ومناقشة                                                             |
| 209 | <ul> <li>المستوى المعجمي (التكرار - التضام)</li> </ul>                      |
| 217 | – تحليل ومناقشة                                                             |
| 222 | <ul> <li>قصدية الشارع في تماسك السورة</li> </ul>                            |
| 223 | المبحث الرابع: السياق و أثره في فهم النص القرآني                            |
| 224 | مفهوم السياق                                                                |
| 226 | أسباب النزول                                                                |
| 226 | المبحث الخامس: تنوع الفواصل القرآنية و دورها في تماسك النص                  |
| 226 | <ul> <li>الفاصلة القرآنية الطويلة -آية التداين (282 سورة البقرة)</li> </ul> |
|     |                                                                             |

| 228 | <ul> <li>الفاصلة القرآنية القصيرة</li> </ul>                     |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 229 | <ul> <li>الوقف وأثره في توجيه الدلالة ( سورة الماعون)</li> </ul> |
| 230 | المبحث السادس: ظاهرة الالتفات في النص القرآني                    |
| 230 | – المفهوم                                                        |
| 230 | – أنواع الالتفات                                                 |
| 231 | – الالتفات بين الضمائر                                           |
| 234 | <ul> <li>التفات الخطاب بين المفرد والجمع والمثنى</li> </ul>      |
| 235 | – التفات الزمن                                                   |
| 235 | – التفات النصب                                                   |
| 237 | المبحث السابع: ظاهرة التصوير الفني عند سيد قطب                   |
| 238 | <ul> <li>المعاني الذهنية تخرج في صورة حسية</li> </ul>            |
| 239 | <ul> <li>الحالات النفسية و المعنوية تخرج في صورة حسية</li> </ul> |
| 240 | – تصویر مشهد قصصي                                                |
| 241 | – مشاهد يوم القيامة                                              |
| 242 | المبحث الثامن: التشابه و الاختلاف في لغة القرآن                  |
| 244 | <ul> <li>التشابه و الاختلاف في قصة شعيب عليه السلام</li> </ul>   |
| 245 | المبحث التاسع: معرفة الناسخ والمنسوخ في النص القرآني             |
| 248 | الخاتــــــــمة                                                  |
| 253 | قائمة المصادر و المراجع                                          |